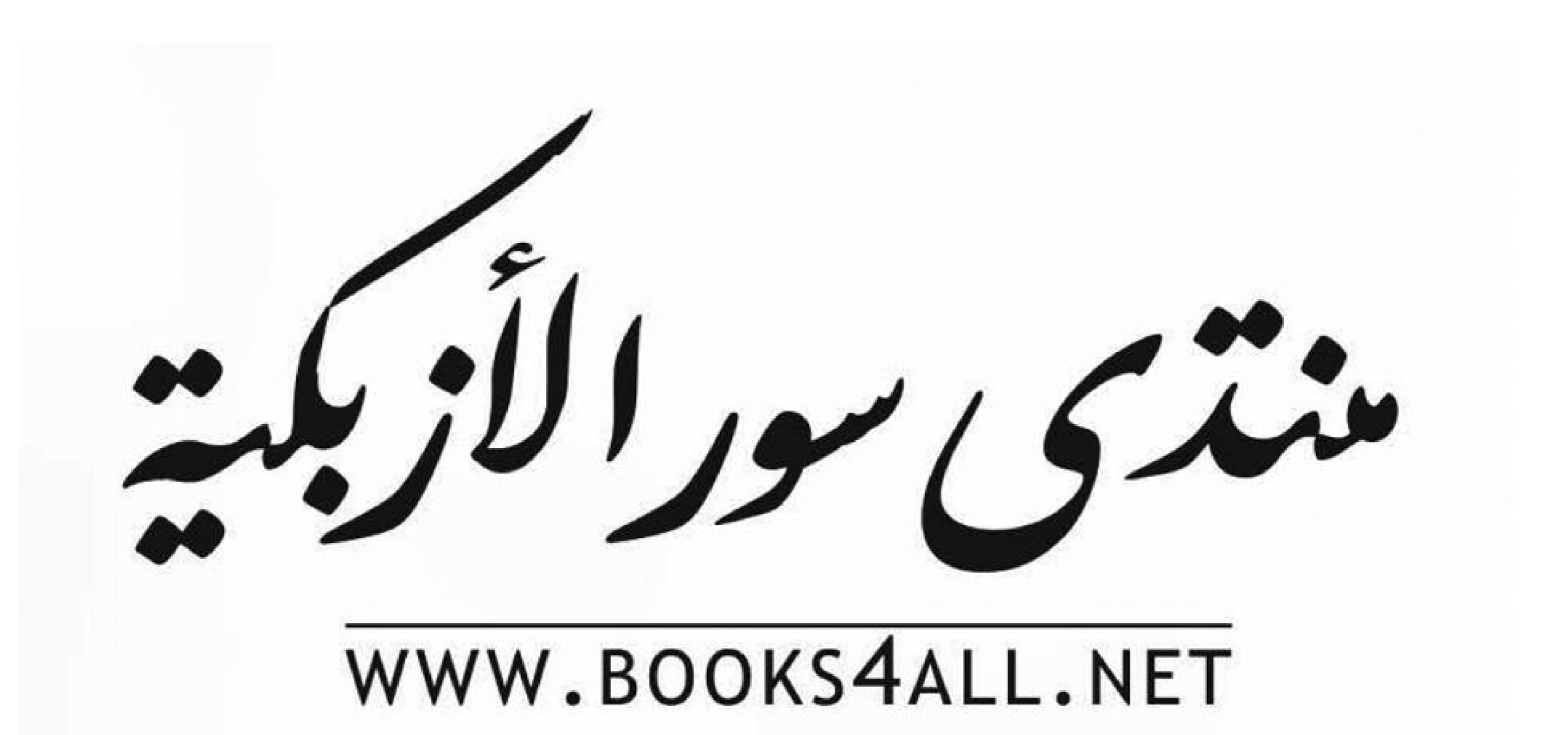
g selecto Gyess

والانتيالورية

0000



## 5-1-1

الناشر

والانتراكيريد والانترايد عبد العزير – القامرة

## منهج \_ وكاتب

- ولدسلامه موسى بقریة من قری مدیریة الشرقیة عام ۱۸۸۷ .
- نوفی والده ـ ولم يتم السنتين ـ عن ثروة متوسطة ، ورعاه قريب شريف وأم عطوف .
- درس بالمدارس المصرية ، ثم اتجه إلى إنجلترا لدراسة القانون . . القانون البريطاني الذي يقوم على العرف والتقاليد !!
- م لم يطق دراسة القوانين البريطانية لنزعتها الاستبدادية التي تعادى روحه المتحرر، واعتبادها على الخرافات. فهجرها إلى دراسة الآداب والفنون والعلوم الطبيعية، وفي مقدمتها النظرية التي غيرت الفكر الآوري، ونهضت به والنهضة الثانية، ، وكانت خميرة الحضارة المعاصرة ، . وهي نظرية التطور.
- إعتمد فى دراسته الذاتية فى انجلترا على المحاضرات الثقافية العامة فى مدرجات الجامعات والندوات الشعبية التى كان يعقدها الكتاب الاجرار، والاتصال الشخصى بهم . . . . فتعلم على أيدى قادة الشعب الحقيقيين دعاة التقدم ، وعلى .

- المشاهدة الواعية لنضال الجماهير الأوروبية ــ في أوائل هذا القرن ــ للحصول على حقوقهم الاقتصادية والسياسية .
- أول مؤلفاته ، مقدمة السبر مان ، سنة ١٩٠٩ كتبها وهو طالب فى لندن . وهى رسالة صغيرة أعلن فيها أنه اشتراكى يؤمن بالتطور ومادية الكون .
- أول مقال له فى الصحف هو « نيتشــه و إبن الإنسان » نشر فى المقتطف سنة ٩٠٩ .
- عاد إلى الوطن ، واشتغل معلماً بمدرسة إبتدائية بالزقازيق ،
   ثم بمدرسة ثانوية بالقاهرة .
  - كتب سنة ١٩١٢ كتابا عن الإشتركية .
- أصدر سنة ١٩١٤ أول مجلة أسبوعية مصرية باسم المستقبل. .
- التحق أثناء إقامته بلندن بالجمعية الفابية الإشتراكية نواة حزب العال ، وكذلك قرأ كل مؤلفات جمعية العقليين الذين يرون أن السيادة يجب أن تكون المعقل الإنسانى والفكرالعلمي ، وإلغاء الفلسفات الى تخدر الشعوب : فلسفة الفقر . . واليأس . . وشعور الإنسان بالذنب . . لأنه إنسان . ! !
- تأثر بإبسنن رائد المسرح الاجتماعي ، الذي جعل المسرح مدرسة ومصحة . . لدراسة واعلاج مشاكل المجتمع . "

- درس مؤلفات برناردشو داعية الفكر العلمى ، ومؤلفات ويلز ذا النظرة العالمية .
- تبلغ مؤلفاته حوالى الاربعين كتاباً ، عدا مئات المقالات والقصص ، وتتجه كلها للدعوة إلى أن يكون للا دب والفنون رسالة هي تطوير عواطف الشعب ، كي يحمل واعياً مسئولياته في عصر الذرة والإشتراكية :
- يؤمن بأن الحرية هي أساس الحضارة الإنسانية فإذا انطفأت الحرية تعطل سير الإنسان إلى مرحلة أرقى . . بل تتجه البشرية حتما إلى الحروب والمجاعات ، وكل ضروب الدمار والاستبداد.
- أصدر ما يزيد على خمسة عشر مجلة وجريدة ، وكان يقطن ومطبعته في الحارات ... بين الشعب .
- أول من كتب بالعربية عن الإشتراكية . . والتفسسير الاقتصادى للتاريخ . . والتحليل النفسى . . وآرا ميشورين وليسنكو السوفييت في الزراعة .
- أدخل على اللغة العربية ـ وحده ـ مئات الكلمات الجديدة التى جرى استعالها ، أكثر بما أدخله بجمع اللغة العربية منذ إنشائه . ومن الكلمات التى اخترعها : «التطور، و « الثقافة ، و «الوعى، و «الموطر، و «الحيوانات البرمائية ، و «الأدب اليسارى، وغير ها. كتب منذ ثلاثين عاما ـ كتابه « نظرية التطور وأصل

الإنسان فأوضح لقراء العربية في أسهل عرض وأسلس صياغة أن التطور إقانون على يشمل المادة . والكون . والنبات والحبوان والانسان . واللغة . والافكار . والعقائد . والأديان مع اختلافها . والفلسفة . والنظم الاقتصادية إقطاعية أو اشتراكية . والنظم الإجتماعية كالاسرة والزواج وأن ماتحت الشمس متجدد ومتطور ، والمادة أو الحي الذي لا يتطور يفني أو ينقرض .

- دعا الشباب المصرى ــ فى كتبه ومقالاته ومحاضراته ــ إلى أن ينظر إلى المشكلات العامة فى بلاده ، وإلى المشكلات الدولية باهتهام يفوق اهتهامه بمشكلاته الشخصية ، لآن العالم هو قريتنا الكبرى . . كل منا مسئول عن سلامتها وتنسيقها . . مسئول عن تحرير العالم من الاستعار واستغلال أى إنسان لغيره ، ومسئول عن نقل الحضارة الذرية إلى أبنائه فى مرحلة أرق داعية الحب . . والتفاؤل . . وأن الإنسان يمكنه أن يمت يارادته إلى عمر أكبر ، لو أزال مخاوفه من الغيبيات والخرافات واستخدم العلم . وألغى الفلسفة الرجعيسة التى تدعوه إلى احتقار الحياة !!
- و عاش واعياً بأحداث مصر السياسية منذالتو رة العرابية والاحتلال البريطانى ، وكتب عن عرابى فقال : « شخصية عرابى هى شخصية مقدسة فى تاريخنا ، .

- ذعا إلى تحرير اللغة العربية من السجع والزخرقة . وتحرير الفكر المصرى من النزعة الفردية ، والنفاق بمدح الحكام والمستبدين . ودعا إلى تحرير المرأة وخروجها إلى العمل مع الرجل كى تكتسب حقها في المساواة الاقتصادية .. ثم المساواة السياسية ناخبة ، ونائبة ، ووزيرة .
- ساهم بقله . . وحريته فى كل الحركات السياسية والاجتماعية والادبية التي صعدت بالشعب المصرى خلال نصف قرن الاخير .
- کان أحد المؤسسين للحزب الاشتراکی فی مصر سنة ١٩٢٠ .
   وقد ألغاه سعد زغلول رئيس الوزرا. سنة ١٩٢٤ ، وقبض على أعضائه ومنهم سلامه وحاکمهم ١١ .
- أنشأ سنة ١٩٣٠ مع بجموعة من الوطنيين المصريين جمعية
   المصرى للمصرى، لتشجيع التصنيع المصرى، ومقاطعة
   البضائع الاستهلاكية الاجنبية.
- وحين تولى صدقى الحكم سنة ١٩٤٦ للتنكيل بخصوم الاستعار والإقطاع والسراى ، وعرقلة الثورة الوطنية ، قبض على مئات الآحرار المصريين وفى مقدمتهم الدكتور عجد مندور وسلامه موسى . وحققت معهما النيابة \_ بصفة خاصة \_ بهمة ، محاولة قلب نظام الحكم من الملوكية إلى الجهورية ، ١١ .

- حققت النيابة مع سلامه وقتذاك لأنه قال في إحدى مقالاته: . إن في مصر من يعيشون بألفجنيه في اليوم ، ومن يعيشون بثلاثة قروش في اليوم ، وأحياناً لابجدون حتى هذا المبلغ، ١١. • فى السنوات التالية لحرب فلسطين : أطبق الاستبداد أنيابه على سلامه موسى (بعد الإفراج عنه من سجنه حيث أودعه صدقي) . . . فامتنعت الصحف عن نشر مقالاته . . وأمر البوليس السياسي المطأبع بالكف عن طبع كتبه . . و اعتبر البوليس السياسي والمحققين هذه الكتب دأدلة شيوعية، ١١. وفى هذه الفترة لم يتجاوز دخله الشهرى من الصـــحافة خمسة جنبهات (١١) بينها أغدقت السراى والحكومة من خزينة الشعب مئات الآلاف من الجنيهات على الكتاب والصحف الذين كانوا بهاجمون الشعب ، ويبذرون في نفسه عقائد الياس والطاعة للاستبداد.
- وفى هذه الآيام السودا. فى حياة مصر ــ وكان الاستبداد قد ضيق عليه وسيلته الوحيدة للمعيشة . . وهى العمل الصحنى والآدنى، أضاء سلامه صفحات إحدى الجرائدالقليلة الرواج ، وإحدى المجلات الإقليمية ، بمقالاته النارية ضد الاستعاد والإقطاع والعنصرية . . والدعوة لتأميم قناة السويس . . والبترول . والقطن . والتصنيع .

- إذا كتب أديب حياته ، كشفت إعترافاته عن مصمونه الفلسنى:
  فلسفته الكفاحية أو الرجعية .. المتفائلة أو اليائسة .
  وكتاب ، تربية سلامه موسى ، هو حياته الشخصية ، وما فيها من تجارب . . بسطها فى صدق وسذاجة . . وهذا الكتاب هو تاريخ الكفاح الشعبى فى مصر خلال نصف القرن الماضى ... هذا الكفاح الذى انجذب إليه سلامه ، فتأثر به وأثر فيه . . ويؤمن أعمق الإيمان أنه صائر حتما إلى ماسارت إليه أوروبا . . ويؤمن أعمق الإيمان أنه صائر حتما إلى ماسارت إليه أوروبا . . الله الاشتراكية .
- نقل مضمون الصحافة المصرية ولغتها .. من الاهتهام بالموضوعات الممتعة التافهة ، واللعب بالألفاظ ، وامتداح الملوك والمهاليك .. إلى الاهتهام بالحضارة الأوروبية والمبادى. الاشتراكية .
- يعتبره الرجعبون والمستبدون . . خصـــوم التقدم وحرية الشعب ، القلعة الأولى لدعاة الصناعة والديموقراطية .
- يرى قراء سلامه موسى الكثير من الاخطاء والمتناقضات في أفكاره ومؤلاء القراء ــ أنفسهم لايرون أى خطأ في أفكار كاتب ما من الكتاب الذين يستلهمون الماضي ١١.

والعلة في هذا أن القارى. لسلامه موسى يشعر بالتغير والتطور الذاتى ، ويحس اليقظة والوعى . . . فيلحظ هفوات سلامة الفكرية ، وقد يبالغ هذا القارى. في تقديرها وتفسيرها . أما الكاتب الآخر فإنه يتملق الآفكار السلفية التي تسود الحاضر وتعوقه ولحذه الآفكار قداستها ، فيشعر القارىء بلذة وتخدير بمنعانه عن كشف ما يكن فيها من الرجعية والعفن .

م كتب كتاباً أو أكثر عن كل موضوع يهم الإنسان في هذا العنصر : كتب عن التطور ... والحب ... والثورات ... والآدب العربي ... والآدب الانجليزي المعاصر ... وسيادة العلم ... والنهضة الآوربية ... والقصص الروسي الحديث ... والحركة الهندية ... وحرية المقل ... والثقافة العصرية ... ومشاكل الشباب الجنسية والنفسية ... وعاربة العنصرية ... والإنسان الذي أدرك ذاته في الكون ... وسيطر على الطبيعة ... وحلم بالسلام الدائم ... وعمل على تحقيق مستقبل يخلو من الغللم والظلام ..

تتلخص دعوته في: الثورة .. والصناعة .. والديموقراطية ..
 والاشتراكية ،

يوسف أحمد حوده

١٩ أبريل سنة ١٩٥٧



### 

حوالى ١٩٢٣ كنت أحررالصفحة الافتتاحية لإحدى المجلات الأسبوعية . وبقيت على ذلك إلى أواخر ١٩٢٩ . وكنت أتوخى فيها مخاطبة الشباب وأنبهم إلى حقائق الحضارة ومعانى الثقافة .

وكان استعدادى لهذا الموقف ، موقف الإرشاد للشباب ، أنى أقت فى أوربا نحو خمس سنوات أتأمل وأفكر فى الاسباب والعوامل التى رفعت الاوربيين حتى حصلوا على الثراء والقوة والعلم فى حين تأخرنا نحن عن كل ذلك .

فكنت أكتب هذه الفصول في شرح ما فهمت من هذه الحضارة الأوربية. وفي ١٩٣٠ جمعت بعض هذه الفصول وأصدرتها كتاباً بعنوان والحياة والآدب، وفي هذا العام ١٩٥٦، طلبت إلى ودار النشر المصرية، أن تعبد طبع هذا الكتاب. فعدت إليه كي أنصفحه وأحذف منه ما تغيرت قيمته أو سقطت بمرور هذه السنين واخترت ما بقيت قيمته ، ثم أضفت الفصول السبعة الآخيرة التي كتبتها بعد ١٩٥٠ بما يتسق مع الفصول السابقة التي كتبتها قبل نحو ٢٠ سنة .

وحين أتأمل الكتاب أجد أن وحدة الهدف واضحة فى جميع. فصوله . إذ هى تنوير وتبصير بالحضارة والثقافة ودعوة إلى التغير والتطور .

وأول ما التفت إليه ، حين كنت في أوربا ، أن هذه القارة انما سادت سائر القارات بحضارة الصناعة التي تغذوها ثقافة العلم . وأنه ليس هناك من فروق بين مصر وبريطانيا أو مصر وفرنسا سوى هذا الفرق . وهو اننا نعيش على الزراعة في الآكثر بينها يعيش الانجليز والفرنسيون على الصناعة . فهم أثرياء ونحن فقراء . وهم يعرفون العلوم ونحن نجهلها . وهم أقوياء ونحن ضعفاء . وإذا نحن أخذنا بالصناعة فإننا نصير مثلهم سواء في القوة والثراء والعلم .

وكانت و نظرية التطور ، ، بجميع مركباتها المادية والاجتهاعية قد لابست تفكيرى منذ شبابى . فوجدت فيها إلهاماً ونورا . ودعوت إليها فى حرارة ، خاصة وأنى وجدت بلادنا تستمسك بتقاليد خانقة تعوق تقدمنا وارتقاءنا وتجرنا إلى الماضى بينها الامم الناهضة تثب إلى المستقبل .

والمستقبل حياة والماضي موت.

وكانت للرأة مقام أمامى فى كل تفكيرى الارتقائى لبلادنا . ولذلك كتبت وألفت الكتب فى ضرورة مساواتها بالرجل ليس فى الحقوق فقط بل فى الواجبات حتى تختبر الدنيا وتعيش إنساناً مجرباً عارفاً حكما كالرجل سوا. . ولذلك بجب أن تزامل الرجل فى المدرسة والمصنع والمتجر والمكتب.

وجدت أن مكافحتنا للاستعار الاجنبي لن تكون ناجحة كاملة إلا إذا كافحنا الرجعية المصرية الحانقة . ولذلك لم أهمل الدعوة إلى الآرا. العصرية في الاخلاق والعقائد.

ومنذ شبابى وأنا على يقين بأن الحضارة الأوروبية ليست هي الكلمة الآخيرة في تاريخ الحضارات وإنما هي فترة انتقال من الانفرادية البغيضة إلى الاشتراكية السخية . ولم أنكر يوما ما هذا المذهب الذي جلب على كثيراً من المتاعب من دعاة الظلام من الرجعين المصريين والمستعمرين الانجليز .

والقارى، لهذا الكتاب يجد آرائى مبسطة موجزة . فإذا شا. التعمق فليقرأ مؤلفاتى الاخرى ؟

سلامه موسى

1907

#### فهرست

۸٦ ماري ٨٩ هل اخترعت مصر الحضارة اغانينا ٢٥ في الآدب العالمي ٩٩ تربية الفتاة ٧. ٦ عدو الغللم والاضطهاد ١٠٦ القرية المصرية ٩ . ١ قصيدة الحياة ١١٢ كيف نربي أنفسنا ١١٥ سعد والشبيبة ١١٨ في المسحافة ١٢١ مصر مركز الثقافة ع١٧٤ هزعة الأدب السخيف ١٢٧ الإعان بالانسان ١٣١ في الحب ١٣٣ عند ما تزيد حياتنا ١٣٨ كهنة من طراز جديد ١٤١ أربطوا شبابنا بالحب ه ١٤ ثلاث تهم توجه لسقراط ١٥٠ جو الحب ٤٥٥ فلنعلم شبابنا الحب ١٥٧ أخر أرملتك

۳ منهج وکانب ١١ المقدمة ١٧ فتوحات العلم ٠ ٢ من هو العظيم ٢٣ حقوق الطفل ٢٦ روح التساع ٣٠ كيف وماذا نقرآ ٣٣ الفتاة الحدشة ٣٦ فلنكن عظاء ٥٧ مصلحتك مى مصلحة الجاعة ع الفاية من الحياة ه ٤ ميراث الأمنا. ٨٤ المرأة أساس الحضارة ره سوط الاحتقار ع الشيخ الشاب ٧٥ الاستقلال الروحي ٠٠ لا جديد تحت الشمس ٣٦ هذه الدنيا ٧٦ الحماة الطفيلية وم العلم والآدب ٥٧ أفر الأثاث ٧٩ الروح الانجليزية ٨٢ تنقيح الصلاة الانجليزية

# الأرب والجداة

#### فتوحات العلم

لو أن إنسانا أراد أن يعيش في مفاجآت متوالية من مخترعات ومكتشفات لما وجد أوفق من هذا العصر الذي نعيش فيه . فلاجرم أننا نعيش في عصر العجائب . ولسنا نعني بذلك أننا أسعد حالا من آبائيا وإنما نحن ننظر إلى الحياة بخلاف ما كانوا ينظرون إليها . نحن ننظر إليها باعتبارها معملا كبيراً للتجارب نجرب فيهاكل ما يخطر لنا في بال فإن نجحت التجربة فذاك وإلا فنحن عائدون الى تجربة أخرى ، ومن هناكثرة ما يحدكل يوم في ميدان الصناعة والعلوم . أما آباؤنا فكانوا ، كبعض الأمم الشرقية الآن ، يقنعون بما صنعه لهم السلف الصالح ولا بعارضون في القديم المألوف . ومن هنا فلة اختراعاتهم .

هأنذا أحد الناس أذكر أنه قد جد في حياتي أكثر من عشرة مخترعات ومكنشفات. لقد رأيت الأوتومبيل لأول مرة في القاهرة وأنا طفل وعدوت وراءه مع سائر الأطفال لكي أنظر إليه وسمعت من حولي وهم يتعجبون من براعة هؤلاء الإفرنج الذين يجعلون الجماد يجرى في الشوارع. ثم هأنذا قد سمعت بأذني هذا العام وأنا في القاهرة أصواناً حملها الاثير بلا أسلاك من لندن.



أجل. أرف حبل الثقافة متصل من السلف إلى الحلف ولكننا في حاجة من وقت لاخر إلى الشك في حكمة هذا السلف وإلى المخروج على بعض مبادئه وإلى أن نجعل العقل فوق النقل. إذ بذلك ارتفعت أوربا. وبعكس ذلك تأخر الشرق. ومن هنا نجد أن عصر العجائب هو عضر الأوربيين أما الشرقيون فلا شأن لحم في هذه العجائب.



أليست هانان عجيبتين؟ وهل أحتاج إلى ذكر الطائرات الني تحمل هذه الصحيفة أحيانا إلى بغداد؟ أو هل أحتاج إلى ذكر عجائب التلغراف اللاسلكي أو إلى ذكر الدرات التي تخيل الآغريق وجودها وصار العلماء الآن يقيسونها ويزنونها؟

ثم ماذا نقول عن المعالجة بالغدد الني فتحت فتحاً جديداً في الطب وتكاد تجعل الشباب بغارون من الشيوخ والتي ربما سيطول عمر الإنسان بواسطتها إلى أكثر من مائه سنة ؟

أليس كل هذا عجباً؟ ثم يجب ألا ننسى أعجب العجائب: روسيا التي محت الماضى من الوجود وصارت تنظر إلى الحكومة والعائلة والتعليم والمال كأنها أشياء قابلة للتجربة .

وما من تقدم حديث فى العالم إلا وكان تنيجته الحروج على المألوف وابتكار الشيء الجديد. ولولا هذا لماكان اختراع أو اكنشاف.

ولكن يجب مع ذلك ألا نغتر فنعتقد أننا فى جديدنا قد فقنا السلف وخرجنا عليه؟ فإيما نحن نبنى على أسس. حتى ثوراتنا وانقلاباتنا إن هى إلا تطور كانت لهم فيه البديئة. فجميع بذور المخترعات الحديثة ظهرت فى القرن التاسع عشر وهذه البذور نفسها لم تكن لولا أن أبناء القرن الثامن عشر قد هاوا لها التربة وهكذا إلى من قبلهم.

## من هو العظيم

حدث مرة أن جريدة الماتن استفتت قراءها عن أعظم رجل فرنسى خدم فرنسا؟ فجاءتها الخطابات تترى من جميع الانحاء وجميع كاتبيها غبورون على أن يكون عظيمهم عظيم الامة بأجمعها . وكان المنتظر أن نابليون سيفوز بأكبر عدد من الاصوات ولكن جاءت النتيجة عكس هذا المنتظر وظهر على قة العظاء شخص قد لاتكون قد سمعت بأسمه هو باستور .

ومن با ستور هذا الذي أربت أصواته على الأصوات التي نالها نابليون ؟

باستور رجل وضيع الأصل اشتغل بالعلم فعرف الميكروب وأوجد مصلا لمرص الكاب وعالج كروم فرنسا من وباء كان يفتك بها واهتدى إلى طريقة لتطهير اللبن. وهذه الآشياء الوضيعة أدرك الشعب الفرنسي أنها أكبر من المعارك العظيمة التي خاضها نابليون ورفع بها شأن فرنسا الحربي. ولذلك حكم لباستور بالتفوق في العظمة.

فالشعب الفرنسي يقول بصريح القول أن العظمة هي الفائدة التي تعود على الأمة من العظيم الذي ينشأ بينها . وعظمة نابليون

ليست سوى طبل أجوف رنان لافائدة فيه . فان فرنسا كانت في بداية تسلمه مقاليدها أكبر بما كانت عند ما انهزم وأسره الانجلين ونفوه بعد أن كبد الفرنسيين نحو مليون قتيل . وأما باستور فانه أنفذ ثروة الوطن ووقى الاطفال من الموت أوخفض آلام المرضى وفتح للطب فتحاً عظيا . وإذا كان الاطفال يستهويهم ذكر نابليون ويتغنون بمدحه ويصلصون بسيفه فان الرجل الذكى لايرى مندوحة من أن يحكم بالعظمة الحقيقة لباستور دون نابليون .

وما أحرانا نحن فى مصر أن نراجع أنفسنا ونعيدالنظر فى تقدير عظائنا ومقدار الفائدة التى عادت من كل منهم على بلادنا . ولكن كيف نقيس هذه الفائدة ؟

أن العظيم يجب أن يكون هو الرجل الذي كسب للأمة حقوقاً لم تكن لهما من قبل . وهو الرجل الذي وجه العقول إلى وجهة وطنية مصرية بعد أن كانت قوميتها متلاشية في فوضي الأفكار التي ورثناها عن الماليك ، وهو الذي رفع التعليم . وهو الذي نظم للبلاد طرق الري والصرف ورفع مستوى الصحة .

ولسنا نعين شخص هذا العظيم الآن وإنما يجب أن نقيسه بمقدار الفائدة التي عادت من وجوده على البلاد . فاذا قبل لك أن هذا الرجل أو ذلك عظيم فاسأل مأذا فعل للبلاد وما هو الربح الحقيق الذي جنته منه ؟ ولوسئلت أنا هذا السؤال لاجبت بأن العظيم في مصر

هو الذي ينقذ الفلاحين من البلهارسيا والانكلستوما . وهو الذي يعمم التعليم الحقيق لا تعليم القرون الوسطى وهو الذي يخترع لنا طريقة لعمل الاسمدة الكياوية وهو الذي يحقق استقلالنا .

وأخيراً هوالذى يوجه الآمة نحوالحضارة الآوربية ، وبعبارة اخرى نقول أن العظيم هو من أشبه باستور بتواضعه ومثابرته على خدمة أمته في الشؤون الصغيرة وليس هو نابليون بحميع مافيه من طبل أجوف دنان . فبلادنا مثلا مفتقرة إلى الصناعة يضيع قطننا كل عام بأبخس الآثمان تم نعود فنشترى بعضه بأدفع الآثمان . فالعظيم حق العظة هو ذلك الذى يستطيع أن يعلم الفلاح كيفية غزل القطن ونسجه ويوجد في البلاد حركة صناعية تضمن لنا حياتنا الاقتصادية .



#### حقوق الطفل

الطفل أعجز مخلوق عن المطالبة بحقوقه ولكن له مع ذلك حقوقا يجب على الهيئة الاجتماعية أن تحافظ له عليها. فهو الآن طفل وهو غداً رجل.

وليس من الحق أن نقول أنه يحصل الآن على حقوقه لآنه لوكان هذا حقاً لما مات من الاطفال عندنا ، ع فى الالف ولما شب منهم عدد كبير وهم عميان أو ناقصون من بعض الكفايات .

فللطفل حقوق أهمها أن يعيش فى صحة وفى رفاهية حتى يقضى أيام طفولته . وليست صحة الطفل بالأمر الهين فانها يجب العناية بها قبل أن يولد بسنوات إذ ليسكل إنسان جديراً بأن يكون أباً للأطفال . فالأبله والمريض كلاهما يجب آن يمنع من ولادة الأطفال لأن للطفل الحق فى أن يولد صحيح الجسم وما دام أبواه أو جداه مريضاً فهو لن يحصل على الصحة . ثم من حقه بعد أن يولد من أبوين سليمين أن يعنى به فى لباسه وغذائه وراحته . فلكل طفل أن يطالب المجتمع الذى يعيش بين ظهرانيه بأن تكون أمه قد تعلمت وقد أحسنت تربيتها حتى لا تنقل عليه باللباس فترهقه ولا تهمل فظافته فتؤذيه ولا تفسد غذاءه بالكثرة أو بالقلة فينشأ ضعيف نظافته فتؤذيه ولا تفسد غذاءه بالكثرة أو بالقلة فينشأ ضعيف

الامعاء عرضة لعدة أمراض. فللطفل أن يطالبنا قبل أن يوله بأن تكون أمه متعلمة لا تؤمن بالتمائم والرقى وتهمل العلب. وله أرب يطالبنا بألا نسمح لامرأة بأن تلد ولدا إلى هذاالعالم إذا كانت لاتزال تعتقد أن غسل العين الرمداء يؤذيها وأن وفرة الملابس على الطفل تمنع عنه البرد وأن الرأس يجب أن يترك بلا غسل حتى يعمه القرع هذه هي حقوق الطفل لكى ينشأ صحيحا، وله حق آخر في أن يعيش في رفاهية وفي راحة. فليس من حق الوالدين أن ينياه على سرير قذر أو يفسدا عليه مزاجه بالصوضاء أو بحرج المكان أو بالإفراط في التقبيل أو التجميش. لأن الطفل ليس لعبة للأبوين بالإفراط في التقبيل أو التجميش. لأن الطفل ليس لعبة للأبوين بالجد وعلى الدوام بالعدل

ومن حق الطفل الذى لاتستطيع أمه إرضاعه أن تعنى الحكومة البن الذى يباع له فى السوق . وليس معنى عناية الحكومة أن تجعل بائع اللبن المغشوس يدفع غرامة بسيطة يخرج بعد الحساب منها رابحاً . ولوكنا نحن البالغين نشترى الحبز مخلوطا بنشارة الحشب ولم نجد من الحكومة عقابا للخباز سوى الغرامسة لقمنا بالثورة الجامحة عليها ، وليس الخبز المغشوس بأفسد لاجسامنا من اللبن المغشوش لاجسام الاظفال

لقد سمعناكثيراً عن واجبات الآبناء للآباء أفما آن الزمان لأن

نسمع شيئاً عن واجبات الآباء للأبناء؟ إن بين الآباء من يمارس قتل الآبناء على غير وعى منه ويظن مع ذلك أنه لن تتعلق به تبعة لآنه لم يقصد إلى موت أبنائه . ولكن التبعة كلها فوق رأسه . فهو إذا كان مريضاً وجب أن يكف عن التناسل ويترك هذه المهسة للأصحاء . وإذا كان جاهلا بتربية الطفل وجب أن يتعلم

إن فى البلاد جمعية للرفق بالحيوان. وكثيراً ما نجد ونحن بازاء أولئك الاطفال الذين يغطى عيونهم الذباب وتسيل خدودهم شحوبا وصفرة إننا فى حاجة إلى جمعية دفق بالاطفال تنزع هؤلاء الاطفال من آبائهم لانهم غير جديرين بالإبوة غير قادرين واجباتها حق قدر هابل ولا شيئاً منها

#### روح التسامح

ربما كان القارى، يجهل أن النظام البرلمانى إنما يقوم على أساس التسامح وينجح بمقدار ما فى الآمة من روح التساهل فى الآراء والمذاهب . لآن هذا النظام يقضى بحكم الكثرة وخضوع القلة لها ربيما يدور الزمن و تعود القلة إلى كثرة . فلو تشددت القلة فى التمسك برأيها وأبت الخضوع لرأى المكثرة لانهدم النظام البرلمانى من أساسه وسادت الفوضى مكانه . ومن هنا تجد أن الآمم العريقة فى هذا النظام مثل انجلترا يختلف أعضا. برلمانها جد الاختلاف فى الراى فلا تسمع من أحدهم كلة بذيئة فى حق الآخر . وهذا على خلاف ما يحدث فى الآمم التي جد فيها هذا النظام على أساس خلاف ما يحدث فى الآمم التي جد فيها هذا النظام على أساس استبداد قديم سابق حيث تبلغ الخصومة السياسية حد الضرب والقتل كما كان يحدث إلى عهد قريب بين بعض الآمم التى تعيش والقال .

ولكن إذا كان النسامح ضرورياً لنجاح النظام البرلماني فهو أكثر ضرورة لنجاح سائر مرافق الآمة . إذ لا أدب ولا تجارة ولا تعليم إلا بالنسامح . فالأدب لا يرقى بل لا يعيش إلا إذا آثرب القراء والكتاب روح النسامح . فإذا كان كل قارىء يقف مستعداً

لكي يضرب كل مؤلف لا يكتب وفق ما هو يهـوى ويجب أن يؤلب عليه الناس لكي يقطعوا رزقه ويحرموه العيش ، لكسر كلكاتب قلمه وأقفرت الآمة من مصابيح الهدى التي تهديها. ولوكان كلكانب يقف من نفسه و شاهد ملك و ليدل الحكومة على مآخذ كل كانب آخر ويطلب إليها معاقبته لما بني في الآمة رجل واحد يكتب. وكذلك لو أننا تشددنا في التجارة وسألنا كل من يعاملنا عن دينه ورأيه لمما تبادلنا النجارة مع آحد. ولقد آصيبت أوربا عند ختام الحرب بمثل هذه النزعة فرفضت الاتجار مع روسيالانها شيوعية ثم تغلب عقلها على عواطفها وعادت فتسامحت وتبادلت وإياها المتاجر . واعتبر ذلك أيضا في التعليم . فهذه نظرية التطور مثلا تدرس في مدارسنا ألآن فلو أن روح التعصب كانت تشمل برامجنا التعليمية لحرم أبناؤنا دراسة هذه النظرية العظيمة التيتعد مفتاحا لجميع العلوم والآداب والأديان.

فتقدم العالم بقتضى النسامح وأساس النسامح معذلك هومعرفة المنسامح بجهله كما أن أساس التعصب هو غرور المتعصب بمعرفته وليس فى العالم حقيقة لا يمكن الشك فيها أو لا يمكن النظر اليها من وجهتين مختلفتين حتى أن اينشتين يشك الآن فى البديهيات ويكاد يقول إن بجوع اثنين واثنين ليس على الدوام أربعة .

فاذا كان الشك يبلغ هذا الحد في البديهيات فكيف بالبحث في

التاريخ أو الاجتماع أو السياسة حين يكون الرأى الجديد مخالفة للمصلحة الشخصية لبعض الطوائف أو مناقضا للعادة المألوفة المحبوبة أو مصادما لملاذ الكسل التي يأبى المتنعم بها أن ينشط لمسرس جديد .

فهل لنا أن نطلب إلى الشيخوخة المسنة أن تتمهل وتنسامح مع نشاط الشباب وأن تعرف أن الأمة تحتاج على الدوام إلى النظر إلى الألمام وإلى المستقبل كما تحتاج أحيانا إلى النظر إلى الحلف وإلى الماضى ؟

لن يضير الأمة أن يؤلف شبابها كتابا يخالف رأى شيوخها لأن هذا الكتاب ستتناوله العقول بالنقد والتمحيص فيزول غثه ويبتى ثمينه على مدى الزمن. فلنقتل الكتاب بحثا ولحصا ولحكن يجب أن نترك المؤلف فلا نطلب أن نقطع رزقه لأن هذا الطلب الأخير هو من الخطط التى اندثرت بزوال القرون الوسطى حين كانت محكمة التفتيش ، تصادر من تهمه بالزندقة فى إملاكة وتستصفيها .

إننا لا نزال جهلة بحقائق هذا العالم وجهلنا هذا يمنعنا من البت والجزم ولذلك يجب أن تتسامح فيها يقوله غيرنا لاننا لسنا من الثقة بآرائنا بحيث نستطيع أن نقطع بسخافة آراء الغير أو ضررها. وبجب أن نتذكر أن لكل جديد صدمة تشبه ما نلاقيه النفس لاول

ما تسمع لحناً جديداً. فقلما نستطيب اللحن الجديد لأول سماعنا إياه ولكن الاستطابة تعقب المعاودة. وكذلك الآراء الجديدة تصدعنها النفس كما تصدعن الزى الجديد ثم تستحسنه بالمعاودة والآلفة. والتقدم والرقى كلاهما مستحيل ما لم تقبل الجديد وتتسامح فيه.



#### كيف وماذا نقرأ ؟

الناس رجلان أحدهما يحتال للانتفاع من وقته كأنه يجعل من الساعة ساعتين والاخر يحتال لاضاعة وقته بحيث يحيل الساعة إلى نصفها أو إلى العدم . وهناك وسائل عديدة عند هذا الفريق الآخير لقتل الوقت وتضييع الفرص وتقصير العمر حتى لتشعر من اتقانهم معرفة هذه الطرق أنهم يندمون على أنهم قد ولدوا إلى هذا العالم . ويمكنك أن تجيل النظر في القهوات وتدرس بعض الآلعاب حتى تتأكد أنها تمارس هرباً من الحياة وسامة من الدنيا وندماً على الوجود .

لسنا بسبيل الكلام مع هؤلا. وإنما نريد أن نتحدث إلى الفريق الأول الذي يحتال للانتفاع من وقته والذي لا يندم على وجوده في هذا العالم. فن ضروب الانتفاع بالوقت واكتساب القوة باثارة الذهن نجب القراءة في المكان الأول. وقد كانت القراءة من وسائل الرقى في الآزمنة الماضية ولكنها كانت من الوسائل النمينة التي لا ينالها إلا المبالغون في الجد وأبناء الآثرياء. أما الآن فهي ميسرة للجميع لا يتكلف طالبها سوى أقل المال أو لا يتكلف شئا مطلقاً.

وسيأتى زمن ما يعيش فيه الانسان ليقرأ ولايكاد يوجد عمل فى العالم يكده ويملأ كل فراغه . بل يمنح كل وقته تقريبا لمثل القراءة والدرنس .

ولكن كيف بجب أن تكون القراءة ؟ هل بجب أن نسير فيها ونسلك سبيلها على النحو الذى يسلكه لاعب النرد أو الشطرنج تزجية للوقت وفراراً من الحياة فنقرأ القصص تلو القصص وعشرات المقالات والسياسية ، يرادف معناها في الواحدة معانى الآخرى ؟

كلا. إنما يجب أن نقرأ لننقفع. فالمعرفة قوة والجهل عجز. فلنقرأ إذن لكى نعرف ونزداد علما بالاشياء، لكى نزداد بذلك إدراكا للحياة وأحساسا بها. وليس فى مقدور كل منا أن يختبر جميع شئون هذه الدنيا اختباراً مباشراً إنما فى مقدورنا جميعا أن نكتسب علما بها عن سبيل الآخرين الذين اختبروها وأثبتوا اختبارهم بأقلامهم لمنفعتنا.

ومعنى هذا أنه يجب أن يكون لكل منا مكتبة فى منزله وأن يعد الكتب من ضروب الآثاث الضرورى للمنزل بل هى أكثر ضرورة من بعض الآثاث الذى ترتكم به بعض المنازل فى غير منفعة سوى الفخر الكاذب والآبهة السخيفة. فالكتب هى أثاث الذهن يتقلب فيها ويرتاح إليها ويستفيد منها ويستنير بمعارفها . فيجب اذن أن تعمل عقولنا فى انتقاء الكتب والمجلات

والصحف فلا نقتى إلا ما ينفعنا ولا نقرأ إلا ماهو ضرورى لنا عما يرفعنا فوق مستوانا ويزيدنا قوة. وخير أنواع التربية حين يربى الإنسان نفسه فيقيس كفاياته ويقدر ما يحتاج إليه من التثقيف لانه عندئذ يحسن التقدير ويسير مع هواه فى انتقاء المواد. والهوى من أعظم الوسائل فى تسهيل الصعب وتمهيد الوعر ومن الناس من لايسعده الحظ بتربية مدرسية وافية ولكنه يجد من وقته الوسيلة لتربية نفسه بالكتب والمجلات إذا هو ثابر على القراءة وأحسن الاختيار فى اقتناء الكتب. وليست المدرسة إلا البداية للتربية المخيقية فهى تغرس فى النفس (أو يجب أن تفعل ذلك) تلك المختيقية فهى تغرس فى النفس (أو يجب أن تفعل ذلك) تلك

ولن يكون ذلك إلا بالكتب وتقليبها والنظر فيها واعتباد التنقيب والبحث. هذا إلى نزعة موفقة تحملنا على الجد والمنفعة لاألنسلية وإضاعة الوقت. ولسنا نقول أنقراءة الصحف السياسية تخلو من الفائدة وإنما نقول إن الإدمان عليها مع تكرار معانيها تضييع للوقت والمال معاً. إذ يجبأن نقرأ من الناريخ والشعر وسئر فروع الآدب والعلم ما ننتفع به وتزكو به عقولنا و يعظم به احساسنا فروع الآدب والعلم ما ننتفع به وتزكو به عمره أعمار الآجيال الماضية وقارى والمتعاريخ يضيف إلى عمره أعمار الآجيال الماضية وقارى والمتعمق المعلوم يزداد بصيرة.

#### الفتاة الحديثة

عندنا في مصر طبقة من الكتاب إذا أعوزتهم مادة الكتابة عدوا إلى موضوع المرأة فنعوا عليها تبرجها وفسادها وانحطاطها. وقد ألف القراء منهم هذه النغمة فلم يعد يبالى بها واحد منهم وقلما يقرأ أحد هذه المفالات الكثيرة التي تملأ الصحف بها أعمدتها عن المرأة لأن موضوعها ومضمونها قد عرفا وستها معاً

ومضمون هذه المقالات أن المرأة الحديثة آكثر تبرجا وأحط أخلاقاً من والدتها أو جدتها . وليس ينكر أحد إن في مصر وخاصة في القاهرة نساء متبرجات يسرن في ضوء النهار قبل الظهر وبعده بلباس السهرات مكشو فات أعلى الصدر وأعلى الظهر . ومنهن أيضاً من يضعى المساحيق على وجوههن ويصنعن الوشي المختلف والمضحك معاً لملابسهن . وكثيراً ما يكون الجهل داعية ظهورهن بهذه المظاهر . إذ هن لا يتعمدن هذا المظهر وإنما يجهلن المظهر اللائق ومقا بلة المرأة الحديثة موضوع دائم الطلاوة يغرى الكتاب القديمة بالمرأة الحديثة موضوع دائم الطلاوة يغرى الكتاب في عادات كانت جعمها لا تجرؤ على اعتيادها مثل التدخين والمجاهرة بالرأى وتقصير الثياب وتعنييقها وقص الشعر ونحو ذلك

ولكن للفتاة الحديثة من يدافع عنها ويقطع ألسنة السوء التي تعبث بشهرتها . فقد رد أحدهم على مانتهم به وقابلها بالجدات القديمات فوجد أن الفتاة الحديثة على الرغم من انطلاقها فى الحرية أكثر شعورا بالمستولية منجدتها وأكثراستعدادالمواجهة الشدائد وأكثر اعتماداً على نفسها وأعرف بوسائل العيش الشريف منها . فقد كانت آداب الجدات محصورة في الصمت وتكلف الادب أمام الرجال والاقتصار على أعمال البيت وكانت تلبس من الثياب الضافية ما يكني الواحد منها لآن يفصل منه ثلاثة أو أربعة بما تلبسه الفتاة الحديثة . ومن يقف في لندن عند فوهات أو محطات الآنبوبة ( أي القطار الذي يجرى تحت الارض )وبرى آلاف الفتيات اللواتى يكدحن للبعاش وهن مقصوصات الشعر متقلصات الملابس لايسعه إلا احترامهن وإكبار نفوسهن . ولوكانت جداتهن في مكانهن لقنعن بالقدود في البيت والرضا بالدون من العيش ولكن هؤلاء الفتيات أطمع فى مسرات الحياة وأشجع على مشقاتها وأنزع إلى والرجولة، منهن وأذكى عقلا وأخف بدأ وقدما من أن يرضين بلزوم البيت مع الفقر والمسكنة في حين يمكنهن الاكتساب بالعمل والجد

مذا فى لندن. والحال ليست كذلك فى القاهرة . ولكنها ليست من الخطر بالمقدار الذى يوهمنا به زعما. القديم من كل شىء . فقد سلنا بأن فى القاهرة طبقة من الفتيات تتبرج عن جهل لاعن قصد . والذي يدعونا إلى هذا الظن أن تبرجهن خلو من الذوق . ولو كان عندنا رأى عام مهذب يدرى بالآذواق والآزياء لكانت لفتة واحدة من الرجال يزدرون بها هذه الآزياء تكنى لآن تمنع الفتيات من التبرج منعاً باتاً . ولكننا نقول أن الفتاة الحديثة في مصر لاتزال مع ذلك أصع نظراً للحياة من والدتها أوجدتها . فهى تمشى الآن وحدها في الاسواق معتدلة القوام مرتفعة الرأس في حين كانت جدتها تمشى متعثرة مع الخدم . وهى تقرأ بنها كانت أمها جاهلة . وهى لا تبالى بالسمن في حين أمها كانت ترهق أمعاءها بأكل المسمنات وهى ترى العالم بعينيها ولا تصنع على وجهبا سوى نقاب خفيف وهى ترى العالم بعينيها ولا تصنع على وجهبا سوى نقاب خفيف بينها كانت أمها تخنى عينيها عن العالم . فاذا قبل بعدذلك أنها تداعب بينها كانت أمها تخنى عينيها عن العالم . فاذا قبل بعدذلك أنها تداعب الفتيان في الطريق فانه يجب على القارى أن يذكر أن المداعبة تحتاج الفتيان في الطريق فانه يجب على القارى أن يذكر أن المداعبة تحتاج المائين فاذا لمنا الفتاة وجب أن نلوم الفتى . وهو باللوم أحق لانه هو البادى .

والناس يحبون مقابلة الحاضر بالماضى فيصغرون الأول ويكبرون الثانى . فتراهم يصفون القدماء بأنهم كانوا أحفظ للذمم منا وكانوا أعف في الحرمات منا وكانوا وكانوا . وكل هذا كذب لا أصل له . فإن جدودنا مثلا رضوا بحكم الماليك والانجليز فكانوا أجبن منا ورضوا بكثير من حكامهم المستبدين حتى أشرفت البلاد على الحراب . وقد زار أندلسى قبل نحو ٧٠٠ سنة بلادنا فذكر أن الفحش والزنا في القاهرة لاحد لهما وإن قذارة مدننا لا تطاق. فالقول بأن المرأة القديمة تفضل المرأة الحديثة لغو لا يقول به إلا الجاهل

#### فلنكن عظهاء

لن تكون عظيا حتى تعد نفسك عظيا وتمارس العظمة . و لن تكون شريفاً حتى تعد نفسك شريفاً وتمارس الشرف . فالعادة والمهارسة كاناهما واجبة لكى تصنع الشرف أو العظمة أو ما يقابل هاتين الصفتين من الدناءة والحطة .

وأنت إذا توهمت نفسك عظيا ثم وقفت عند ذلك لما نلت من العظمة إلا الظل. ولكن إذا أنت توهمت العظمة ثم مارست بعض الاعمال العظيمة مهماكان مركزك فإنك لابد بالغ نوعاً من العظمة في مستقبل أيامك.

فإذا كنت تتوهم العظمة فى الثروة فلا قيمة لتوهمك مالم تشرع فى جمع بصعة قروش. وأول المليون واحد. وإذا كنت تتوهمها فى العلم فاشرع فى الحسال فى درس ما ترغب فيه. وإذا توهمتها فى السياسة فلا تقنط من أن تكون وزيراً وأنت ترى زمننا الديموقراطى يرفع العصاميين إلى مراتب الوزارة فيها يشبه الحلم. بل لقد قال أحد وزرائنا أنه حلم بالوزارة قبل أن ينالها. وليس لحلمه معنى سوى أنه كان شديد الاشتياق للحصول عليها فزاول

بعض صعابها حتى ارتق إليها . وإذا توهمتها فى الصناعة فاشرع فى الحال فى تجاربها الأولى.

فالتوهم مفيدلانه يعد النفسويوجه قواها إلى الغرض. ولكن لابد من المزاولة حتى يتجسم الوهم وينزل من رتبة الحيال إلى الحقيقة. ويجب ألا نخشى نقائصنا أوما نتوهم أنه نقائصنا . فلا الفقر ولا الجهل ولا المرض ولا الآفـــة المعجزة نفسها تمنع العظيم من أن يحقق عظمته لآن الطموح يسهل كل عقبة ويفتح كل باب مستغلق وبعد ذلك تأتى المزاولة ومتى زاولنا شيئاً فنحن في طريق الخوض فيه إلى النهاية .

لقد كان هابير رجلا أعمى فاجأه العمى فجزع له لأول صدمة ثم تنبه إلى أنه إنسان يجب ألايرضى بالخضوع والاستسلام فأكب على درس النحل وصار بعد ذلك ممن يوثق بهم فى هذا الموضوع الذى يستعصى على معظم المبصرين. وهذا الدكتور طه حسين أصيب بالعمى وهو فى الثانية من عمره فا عاقه هذا عن أن يكون من أدبا. مصر ومن أجرأ الكتاب فى طلب الإصلاح. وهو لم يبلغ هذا المبلغ لقوة خارقة فى ذكائه لآنه طامح إلى العلا مكب على الآدب.

فلنكن عظاء. ليكن لنا هدف عال نسدد إليه نشاطنا وقوانا ونوجه إليه طموحنا ولنذكر على الدوام أنه مأمن إنسان بلغ رتبة

كان طموحه دونها . فان من يقنع بالقليل يناله ويقف عنده ولكن من يطمح لبلوغ الكشير يضمن القليل على أية حال والأرجح أنه ينال الكثير أيضاً . ولنتوهم العظمة في نفوسنا ولو دعانا هذا إلى بعض الكبريا. لأن من عارس الكبريا. لا بحد بدأ من النزوع إلى العلا والتباعد عن الدنايا والنبوعن السفاسف. ولا ينقصه عندئذ إلا أن يزاول بعض مايطمح اليه ويشرع فى الخطوة الأولى وعننذ بجد نفسه أنه قد بدأ السير في الدرب الذي تنتهي اليه غاية طموحه. فأنت أيها القارىء كما تتوهم في نفسك . فاذا توهمت العظمة فأنت عظيم منذ تبدأ في تحقيق توهمك . والعظيم لا بجزع وقت الهزيمة لآن نفسه طامحة مستبشرة بالنصر القريب فهو يستهين بآلامه ويستأنس بأحلامه حتى إذا سينحت الفرصة انطلقت قواه فحقق ما يريد . ولا يهولنك أن يقال لك أنك تمنى نفسك وتستنيم للاحلام لأنه ما من إنسان بلغ رتبة عظيمة إلا وكان يحلم بها السنين الطوال قبل أن يحققها .

## مصلحتك هي مصلحة الجماعة

إنك تعمل ضد نفسك إذا عملت لنفسك فقط. لأن مصالحك متعلقة بمصالح الجماعة التى تعيش بينها بل بمصالح العالم كله وهذه حقيقة عرفها بعض الدول التى كانت تحارب ألمانيا فإنها ظنت أنها بالقضاء عليها تنفرد هى بسلطتها فى العالم. ولكن خراب ألمانيا عاد بالخراب على أعدائها أيضاً لأن أمم العالم متضامنة لا تقدر إحداها على أن تبيع شيئاً مالم تقدر الأخرى على أن تشتريه فاذا عجزت الأخرى على أن تشتريه فاذا عجزت الأخرى عن الشراء عجزت الأولى عن البيئة السيئة التي انطوى عليها بعض الدول لألمانيا عادت عليها هى نفسها بالضرر نفسه الذى عاد على ألمانيا بل ربما بأكثر منه.

وقد بدأ الانجليز بدركون مغزى آخر لهذه النظرية فى أحوالهم الداخلية فقد رأوا من الرواج فى الولايات المتحدة ما تعجبوا له ولم يفهموا سره إزاء الكساد الذى يرونه فى بلادهم. وأخيراً عرفوا أن زيادة أجور العال فى أمريكا تزيد قدرتهم على الشراء فتروج الاعمال ويعم الرخاء أخذاً وعطاء . أما فى انجلترا فان كل محاولة لانقاص الاجور تنشر الكساد بين الناس لان العال وهم كثرة الامة لا يستطيعون الشراء . فأصحاب المصانع الذين يريدون رواج

مصنوعاتهم لا يمكنهم أن يحققوا ذلك ما داموا يعملون فى الوقت نفسه على إنقاص أجور عمالهم فصلحة الممول هي مصلحة الاجير ولا يمكن للمول أن يطلب السعادة لنفسه إذا كان يطلب الشقاء لاجيره لانهما متضامنان.

وأنت أيضاً أيها القارى. لا يمكنك أن تخدم مصالحك ما لم تخدم مصالح الآمة التى تعيش فيها ولا يمكنك أن تسعد اذا كانت الجماعة التى تعيش حولك شقية . لان شقاءها يعود عليك بالذات فأنت لكى تعيش عيشة صحية ولكى يسلم أطفالك من الامراض يجب أن تنتشر الصحة والعافية بين الجماعة التى تعيش بينها وتنتنى الامراض من بينها . لانه لن يكون أولادك في أمن من المرض مادام أولاد جارك مرضى . فعنايتك بأولادك تقتضى العناية بأولاد جارك حتى لا تنتقل عدواهم إليك . ولن تستطيع أن تشرب ماءاً نظيفاً خالياً من جراثيم المرض حتى تحتم وجوب نظافته لجميع سكان البلدة التي تعيش فيها ولن يكون ولدك آمناً في الطريق من الص يسرقه أو ترام يدهمه أو غبار يملاً عينيه أو منظر يفسد أخلاقه ما لم تسع لجميع يدهمه أو غبار يملاً عينيه أو منظر يفسد أخلاقه ما لم تسع لجميع الاولاد لكى يكون طريقهم آمناً أيضاً .

فأنت بوسطك لن ترتفع أكثر مما يرتفع معك ولن ينزل هو حتى يجرك وراءه . فمصالحنا الذاتية تقتضى أن ننظر إلى مصالح الآخرين لأن خيرهم خيرنا وشرهم شرنا .

القد كنت من مدة أقرأ أخدكتب التاريخ لمسكويه . وهو يروى فيه تاريخ بغداد والخلافة وقت التدهور والزوال حين كانت اللصوصية سلم الإمارة والحمكم . وقد روى تاريخ أحد الأمراء وكيف أدى سو. سياسته إلى خراب بلاده. فقال إن هذا الأمير كان إذا جي الضرائب الفادحة وعجز الأهالى عن الدفع ارتهن أملاكهم بما ينكسر عليهم من الضرائب فإذا غلق الرهن ولم يدفعوا اشترى منهم مــذه الأملاك بأبخس الأثمان بالرهن أو بقليل زيادة عليه. وانتهت هذه الخطة العجيبة بأن أصبحت علوكات الأهالى كلها ملك هذا الامير السافل. ولكن ماذا حصل لديه بعد ذلك ؟ بعد أن أصبح صاحب البلاد ملكا وملكا قل دخل الحكومة ونقص عما كان وقت أن كانت المملوكات ملكا للأهالى وأخذت العقارات تتدهور نحو الخراب فلا يتحرك الأهالى لترميمها لأنهم لا بملكونها وفشا الكساد وعم الفقر جميع الناس.



#### الغاية من الحياة

ذكر الأدبب المعروف كابيك أنه عرف أحداً ثرياء أميركا يقضى وقته فى السفر على القطار أوالباخره وهو يملى على كاتب خطابات خاصة بأعماله. وإذا قعد فى الاتومبيل عقد بحلسا للمفاوضة فى شأن خاص بعمله أيضاً. وإذا أكل أو تنزه أو تناول الشاى لم ينس الكلام عن أعماله

ويخشى كابيك أن تتأمرك أوربا فتكبر من شأن النجاح المالى وتجعل الغاية من الحياة إحراز الثروة فقط

وكانا يجب أن يخشى ماخشيه كابيك لأننا معرضون على الدوام لفتنة المال تسارقنا شهرته فتعمى أعيننا عن القصد من الحياة وتستغرق جهودنا كلها فترانا وقد بلغنا الشيخوخة ونحن نتساءل: هل عشنا حياتنا وتمتعنا بها على هذه الأرض أم قضينا عليها عمرنا فقط وقطعنا السنين الطويلة في جمع المال؟

ولسنا بذلك نقلل من شأن المال. فإن العالم لم يعرف وقتاً بلغ فيه المال من الفوة والقيمة مثلما بلغ في وقتنا هذا. فليس من الممكن أن نعيش معيشة صحية أو أن نربى أو لادنا أو أن نثقف أنفسنا أو أن نصمن الهناء لوقت الشيخوخة مالم نستند في ذلك كله إلى جدار قوى

من الذهب. فالمال قوة لايحتقرها إلا رجل أبله

وإنما عبرة كلامنا أن المال ليسكل شي، فيجب ألا يستغرق كل نشاطنا . وفي المال خاصة وهي إننا إذا بلغنا حداً معيناً لم نستطع أن نزيد مقدار تمتعنا به ، فن المعقول أن الغني الذي يبلغ دخله الف جنيه يمكنه أن يتمتع بالحياة أكثر كثيراً من ذلك الذي لا يحصل إلا على دخل مقداره مائة أو مائتا حنيه . ولكن صاحب الآلفين لا يتمتع أكثر من صاحب الآلف . وذلك لآن متع الإنسان نفسها محدودة فلسنا نستطيع أن نأكل كثيراً أونحب كثيراً لأن أموالنا كثيرة . وليس يسرنا أن ننام على سرير من الذهب أو أن نرى عشرين خادماً في البيت

إنما نحن زائرون لهذه الدنيا نقضى فى فندقها الكبير نحو سبعين سنة فيجب أن نتمتع بما فيها مدة إقامتنا . ولسنا ننكر أن نظام هذا الهندق يحتم علينا تحصيل المال فيجب لذلك أن نحصله ونقضى به ثمن تمتعنا ولدكن يجب ألا نجعله غاية حيائنا

فالمال وسيلة وليس غاية . فيجب أن يكون لكل منا غاية في حياته غير جمع المال . وأشرف الغايات أن يرقى الإنسان نفسه ويعمل لرقى من حوله . وهو إذا جعل هذا العمل غايته من الدنيا وجد حيانه حافلة بالمتع العظيمة التي تشغل ذهنة وتملأ وقته وتشيعه إلى القبر مسروراً بما أدى في هذا العالم . وإذا فكر الإنسان في الرقى

فانه يفكر بالطبع فى عدة أشيا. أخرى : فى التعليم والصحة والدين والآدب والحضارة والبر والاكنشاف .

والاشتغال بهذه الأشياء أمتع للنفس من الاشتغال بجمع المال وبرهان ذلك ظاهر وهو أننا نرى أناساً يعنحون براحتهم وأنفسهم وبموتون في سبيل الدين أو الاكتشاف العلى أو اختراع آلة . يفعلون ذلك كله ويقاسونه . وقد أخذتهم لذة الرقى فلا يبالون بما يقاسون ، ولم نسمع قط أن رجلا ضي بنفسه في سبيل جمع المال . إنما اللذة العليا والتمتع الحقيق أن نرى أنفسنا كل يوم نرتق ونجارى التطور في غاياته السامية فنتطور نحن أيضا ، فني نفس كل ونجارى التطور هي أصل الثورات الاجتماعية والاكتشافات منا شهوة عنيفة للتطور هي أصل الثورات الاجتماعية والاكتشافات والاختراعات وتل ما يرفع الإنسان .

#### ميراث الأبناء

منذ مدة نقلنا عن أحد أغنيا. الانجليز الذي حرم أولاده من الميرات وقال في وصيته: أنه ليس من تقاليد عائلته أن يثرى واحد فيها من غير جده وسعيه ، وهو قد أدى واجبه ورباهم وعليهم بعد ذلك أن يسعوا .

وهذا شذوذ وغلو فى تعليم الابناء الاعتماد على النفس. ولكن التربية المتقنة والعوائد الحسنة التى يكسبها الابناء من الآباء ميراث كبير قد يفوق أحياناً جميع المزايا التى يمتاز بها من يكون ميرائهم الاموال الجزيلة. وهل يمكن انساناً أن ينكر قيمة التربية المدرسية مثلا وما تستتبعه من مزايا لا يحصل عليها المحرومون منها؟ أو هل ينكر أحسد قيمة العوائد الحسنة التى يكتسبها الشاب من والديه كالمواظبة والنظافة والقناعة فى الطعام والشراب وكراهة المسكرات أو التدخين أو بذاءة اللسان؟

إن القدوة هي أكبر عامل في التربية وليس أحسن من أن يرى الابن القدوة الحسنة في أبويه فان سن الطفولة والصبا والشباب هو سن الانطباع والتكييفوالتخلق فاذا وجد الابن في أبويه مثلاصالحاً نشأ هو أيضاً صالحاً يكره بطبعه المفاسد ويصد عن المغاوى ولكن هناك ما هو أهم من التربية وهو الاستعداد للتربية.

لأن الأبناء لا يستوون فى الكفايات الطبيعية وان استووا فى جميع ظروف التربية .

فأكبر ميراث يرثه الابن من الأبوين هو هذه الكفاية الطبيعية التي يولد بها والتي يستعد بها لقبول التربية واكتساب التجارب. وبعبارة أخرى نقول ان أكبر ميراث يرثه الابن هو صحة الجسم وسلامة العقل.

وأنت أيها القارى، لا بد أنك عرفت في حياتك كثيرين من الوارثين ورثوا المال عن أبويهم ثم أضاعوه في سنوات قليلة . ولا بد أنك تساءلت عن العلة في هذا السفه في الابناء مع الحرص الشديد في الآباء . وقد يكون هناك أكثر من علة واحدة ولكن العلة الكبرى هي أن الابن لم برث من أبويه كفاية طبيعية تضمن له سلامة المال الذي ورئه أو استئاره والزيادة عليه .

ويرجع ذلك كله إلى عدم العناية بانتقاء الزوجة فان كثيرين فى بلادنا الشرقية لا يعرفون من الفتيات قبل الخطبة إلا القليل وذلك لقلة الاختلاط والمعاشرة فإذا تم الزواج وجد الزوج أن شريكته فى الحياة ناقصة العلم بطيئة الادراك على حدود الغفلة أو قد تعدو الغفلة أحياناً إلى البله. وقد يكون الزوج فى غاية الذكاء والحصافة. ولكن الآباء ليسوا أبناء آبائهم فقط فان نصف ذكائهم يرجع إلى

أمهاتهم فإذا كانت الآم مغفلة أو بلهاء فأولادها بمتون بعرق إليها ولا تنفعهم مزايا الآب أمام نقائص الآم.

وهذا علة ما نراه من خية بعض الوارثين في الحياة وإضاءتهم أموال آبائهم . فإنهم ورثوا المسال والعقار ولكنهم فقدوا أهم ماكان يجب أن يرثوه من كفاية طبيعية وحصافة أصلية في النفس والآن نقول إنه إذا كانت أهم غاية اجتماعية للزواج هي النسل وجب أن يعني كل من الزوجين بانتقاء الآخر من حيث سلامة الجسم والعفل أكثر من العناية بالمسال أو الجمال أو غير ذلك من الاعتبارات . ولا يكون ذلك إلا إذا عاشر الخطيب خطيبته عدة أشهر قبل الزواج وعرف مقدار ذكائها واتجاه حديثها ونزعاتها التي تنطق بها حتى فلتات لسانها .

لقد قيل إن تربية الأولاد تبتدى قبل ولادتهم وذلك بالعناية بالأم حتى يولد الولد صحيحاً مستكملا مدة حمله . ولكننا يجبأن نزيد على ذلك و نقول انه يجب العناية بانتقاء الزوجة أيضاً حتى تكون سليمة الجسم ذكية العقل لكى يرث عنها لبنها هانين المينتين .

وإنى لا أرى شاباً صغير الرأس دميم الخلقة طائش الحركة مخبول المشيئة إلا وأتعجب من ذينك الأبوين الحاطئين اللذين جلباه إلى إلى عالم مزحوم بالناس ثم أتعجب من حكومة أذنت لهما بالزواج

# المرأة أساس الحضارة

روت الصحف الانجليزية هذا الشهر حادثين غريبين لكل منهما مغزى بجب أن يفقه القارى. المصرى ويطبعه فى ذهنه طبعاً لا ينمحى. فالحادث الأول أن فتاة أميركية عبرت بحر المانش سباحة وهذا البحر أو المعنيق يبلغ عرضه ٣٦ كيلو متراً وكان أبو الفتاة فى زورق يشجع الفتاة على العبور ونجحت الفتاة وانتصر تعلى الامواج وأخذت الصحف تنشر صورها معجبة بقوتها وجرأتها وثباتها.

هذا حادث. وذكرت أيضاً حادثا آخر خلاصته أنه يموت فى كاكتا المدينة الشهيرة بالهند نحو ١٠٠٠٠ شخص بالتدرن كل عام وأن نسبة الوفيات بين الجنسين هى ست من النساء إلى واحد من الرجال. وبعبارة أخرى تقول هذه الصحف أنه يموت بالتدرن فى تلك المدينة العظيمة فى كل عام نحو ١٥٠٠ امرأة و١٥٠٠ رجل. وعزت الصحف هذه الزيادة العظيمة فى وفيات النساء إلى العادة المتبعة فى الهند من حجاب المرأة ومنعها من الحركة والسعى واضطرارها إلى الانزواء فى عقر دارها بعيدة عن ضوء الشمس حيث تعيش فى خمول ودعة لا تتحرك عصلاتها ولا ينشط دمها.

ومثل هذه الحال داعية إلى تفشى مكروب التدرن فى جسمها ومغزى هذين الحادثين هو بما يجزن له كل من يرغب فى خير الشرقين لأن معناه أن الغرب يقول برياضة المرأة وأن الشرق يقول بخمولها . وأن نظرية الغرب هى نظرية الحياة والصحة والعافية والقوة وأن نظرية الشرق هى نظرية الموت بالتدرن والعنعف والمرض

وعبرة ذلك كله لى ولك أيها القارى. أن نعرف أن المرأة هي أساس الحمناره الآن وأن الفرق بين انجلترا السائدة والهندالمسودة هوفرق بين المرأة الانجليزية التي تمارس الرياضة وتقوى، وبيزالمرأة الهندية التي تنزوى وتتحجب وتضعف. ولهذا الفرق صدى في جميع أحوال الامة في خلق الرجال وتعليم الاطفال وفي نظام البيت ودستور الامة وفي شي. آخر حتى في الآداب والفنون

ولم لا يكون كذلك؟ أليست المرأة هي الآم وهي التي تربي أطفالها فاذا كانت تكبر من شأن الصحة والقوة جعلتهم يكبرون من شأنهما أيضا؟ أوليست هي ربة البيت بها ينتظم وبها تنضبط أحواله من مال واقتصاد؟ فاذا كان البيت مهد الحضارة لانه المدرسة الأولى التي يتربى فيها المرء وهو أيضاً المملكة الصغيرة التي يتعلم فيها المرء وهو أيضاً المملكة الصغيرة التي يتعلم فيها الصبي ضبط النفس وأدب المعاشرة وعادات النظافة والمواظبة والمثابرة فان المرأة التي هي محور البيت هي أساس هذه الحضارة. وإذا اختل الاساس كما هوفي ذلك المثال الذي ذكرناه عن الهند

اختل البناء وإذا صبح شادت الآمة بناءها شامخا مشمخراً كما هو فى بريطانيا أو أميركا.

ويؤيد رأبنا الابحاث الحديثة في النفسلوجية التي تثبت أن أعمق الآثار في نفو سنا هي نلك التي نتلقاها في طفولتنا وصبانا بالمنزل . وبمعني آخر هي تلك الآثار التي تنطبع في أذها ننا القدوة والحديث من أمها تنا . وليس شيء نتمله في المدارس أو نتلقاه من العالم بعمد خروجنا من المدارس له من الآثر ما للأم في النفس ، وليس وسط يؤثر فينا أن شراً وأن خيراً ما يؤثره المنزل في طباعنا وعاداتنا . وما المنزل سوى المرأة .

فالامم التشيطة الجريئة العاملة الدائبة فى العمل ترجع صفاتها الحسنة هذه إلى ما عندها من أمهات لهن هذه الصفات. والامم الحاملة الناكصة المريضة ترجع صفاتها السيئة هذه إلى أمهاتها أيضاً. وبعد فأيتهما أفضل وأحق بالحياة ؟ أتلك الفتاة التي تسبح ٣٦ كيلو متراً بين الامواج المتلاطمة أم تلك التي تنزوى وتتحجب وتخمل حتى تمرض بالسل ؟

#### سوط الاحتقار

يعمل الاحتقار فى الناس أكثر مما يعمله الحوف. ومعنى هذا بكلام آخر أن الناس يحسبون للرأى العام ويستحيون من الناس أكثر مما يخافون من القوانين. بل نحن نخاف القوانين لا لاننا نتألم من السجن بل لاننا نخشى احتقار الناس لنا إذا عرفوا أننا قد سجنا.

فإصلاح الامة يرجع في الاكثر إلى قوة الرأى العام أكثر ما يرجع إلى القوانين. لأن الرأى العام سوطاً شديد الوقع غائر الأثر هو سوط الاحتقار به نستطيع أن نؤدب الناس ونعلمهم ونوجه نشاطهم إلى وجهات نافعة.

ولكن إذا اختل الرأى العام وساءت أحكامه صارت القوانين كلها فى حكم العدم أو ما يقارب ذلك . فشرائع بلادنا مثلا تعاقب المتجرين بالحشيش ولكن الحشيش سيبق والحشاشون سينعمون بهذا السم ماشاؤوا لآن الرأى العام لايحتقرهم . فلو أن حشاشا وجد رجلا يبصق فى وجهه مرة أو يطلب اليه آلا يعرفه أو منعه من دخول منزله لما تجاسر فى القطر المصرى كله حشاش واحد على اقتناء هذا السم الذى يزود مارستاناننا بنصف مرضاها .

ولو أن ضابط الشرطة الذي يعتدي على الناخبين يرى من

الناس عين الاحتقار والاشمئزاز من هذه السفالة لما استطاع مهما كانت المكافأة المالية التي ينتظرها أن يرتكب هذا الجرم، لأنه إنما يقصد من الترقى في المناصب ومن الحصول على المال تلك الوجاهة التي يتوخاها بل أهل بلاده فاذا وجد منهم مقاطعة واشمئزازا واحتقاراً لما تجرأ على ضرب ناخب

وقل مثل ذلك في الجرائم التي ترتبكب في الريف وتنني الآن منه فان المرتكبين الحقيقيين هم سكان الريف أنفسهم لأنهم لا يحتقرون هؤلاء المجرمين بل يروون حكايات سطوهم وانتهاجهم بالإعجاب كأنهم أبطال حتى أن المجرم ليسجن وهو مرفوع الرأس كأنه بطل وقد كانت الرشوة إلى عهد قريب يتسامح فيها الجمهور ولا يعدها جريمة فكانت لذلك كثيرة الشيوع لآن مرتكبها كان يعتقد أنه لن يفقد كرامته أمام بني وطنه إدا تلبس وثبتت عليه . وهو إلى حد ما لايزال كذلك وفي هذا افساد كبير الإدارة . ولن تصلح هذه الادارة حتى يسلط الجهور سوط احتقاره على جميع من ينهبون الحدارة حتى يسلط الجهور سوط احتقاره على جميع من ينهبون الحدارة ما ية صورة .

ولقد كتبت الصحف كثيراً عن ضرورة اقبال الشباب على الاعمال الحرة . ولكنا نعتقد أن أكبر ما يمنع إقبال الشباب عليها هواحتقار الجمهور لها . فلو أن الشاب وجد ان كرامته إذا كان صاحب قهوة أو حانة أو مطعم محفوظة مصونة في عين الجمهور كما

تصان إذا توظف في الحكومة لما أحجم عن مثل هذه الأعمال الحرة ولكن أكبر ما يجعله يحجم عنها هو احتقار الرأى العام لها فإننا مازلنا نجرى على طبائع الاستبداد القديمة في إكباركل مايتصل بالحكومة واحتقار ما عداها وقد نزل اليناهذا الاعتقاد من السلف الذي كان يرى في الحكومة سلطاناً أي سلطان للاستبداد بالأفراد والنهب والتسخير . وسنعيش مدة طويلة وشبا بنا عالة على الحكومة حتى يتربى الجمهور ويعرف للعمل الحر قيمته ويحترم القهوجي الشريف كما يحتر م نلأمور السافل الذي يضرب الناخبين لكي يترقى ويكرم صانع الاحذية كما يكرم المحامى الذي يشكو الآن من قلة الاعمال ويطلب منع دخول محامين جدد في مهنته ،

إن للجمهور سوطا قويا هو سوط الاحتقار الذي يستطيع أن يسلطه على الحامل والسكير والمجرم والزانى والمرتشى والمتزلف فيصلح بذلك أخلاق الآمة بما لاتستطيع الشرائع المكتوبة أن تصلحها لآن حياء الناس أكبر منخوفهم فهم إذا رأواعين الاحتقار انزووا أو تصاغروا وساروا على النهج القويم.

# الشيخ الشاب

يعيش فى أيامنا هذه شيخ يبلغ الثمانين فى عدد السنين ولكنه فى الجراءة والنشاط وفى حرارة القلب وهمة النفس شاب جدير بأن يكون طرازاً للشباب.

هذا الشيخ الشاب هو كليمنصووزير فرنساومن رجالات الدول العظام فإنه بعد أن عقد اكليل الغار على رأس وطنه وأتم الصلح مع ألمانيا ونال من الشرف والمجد أكبر ما يطمح اليه فرنسي قصد إلى بيته في الريف لا ليقضي فيه أيامه الآخيرة أيام الشيخو خة الورعة إلى جانب المدفأة والمسبحة بل ليجدد فيه حياة الجهد والتفكير والتأمل بعد حياة الجهد بالعمل السياسي.

فكليمنصو لا يشيخ بل يتطور فى خدمة بلاده . فقد ناداه صوت الوطن مدة الحرب فلى نداءه وصرف مجهوده إلى خدمة الحرب وها هو ذا يناديه للوطن أيضاً بل يناديه العالم إلى الحدمة المذروضة على كل حى فهو الآن يخدمه بذكائه . أما الشيخوخة فلا يذكرها ولا يتعلل بها للراحة بل هو لا يؤمن بأنه شيخ فإن ثقته بنفسه وقوة رجولته تلهمانه نشاط الشباب . ونذكر عنه حكاية بهذا الصدد مؤداها أن الدكتور فورنوف عرض عليه أن يجرى له عملية استرداد الشباب الني تعمل للشيوخ فأجاب على الفور: لست شيخا .

ثم هو وهو هذه السن يعمد إلى كتب الأغريق وينفض عنها غبار ألنى سنة لكى يدرس حباة الخطيب ديموستنيس يستخرج منها موعظة نافعة لبلاده وللعالم .

وهو الآن بكتب مقالات متتابعة فى إحدى الصحف الفرنسية يضمنها آراءه التى اختمرت بالتجارب العديدة التى مرت به فى حياته وماذا يقول فيها ؟

يقول هذا الشيخ الذى بلغ الثمانين ما يجب أن يفقه كلشاب من الثقة بالنفس والكبريا. والرغبة فى الانتفاع والتجدد. يقول مثلا: « بجب أن نلتى مرساتنا ونستقر على صخرة المعرفة ،

وأبضاً ، كل يوم يمر بى هو برهانلىعلى انى أجدد نفسى بنشاط. عقلى . . . ولست أعرف شيئاكثيراً ولسكنى أتقبل ما أعرفه بكبرياء كا أتقبل نتيجة معرفتى . . .

فهاك إذاً رجلا لا يحمل المسبحة خائفا مذعوراً وهو فى سن الثمانين بل يعتمد على نفسه وبدرس العالم ويرضى بنتائج درسه ويسكن اليها .

تم هو ينصح للشباب. لك أيها القارى. بقوله: ولكى لاتحصل على دون ما ترمى اليه يجب أن تسمو إلى أكثر مما تستطيع.

وليست حياة كليمنصو خلوآ من النقائص وقد تكون وطنيته الحادة أكبر نقائصه . ولكن في ما نقلناه من أقواله ما يصور للقارى.

تلك الشخصية القوية التى تبدو من حياته وأعماله وتثبت اخلاصه لنفسه ولوطنه ومحاولته فى أن يعيش إنساناً مستقلا ينفع العالم وينتفع به . وحسبه شرفا قضية دريفوس التى واجه فيها الرأى العام وناضل فيها العصبة الفرنسية لمصلحة الحق . فقد كان دريفوس ضابطا يهوديا بالجيش اتهم بالجاسوسية وسجن من أجلها وكان كليمنصو يحارى الرأى العام فى بداية التحقيق ثم تبين له أن الرجل مظلوم وأن التهم مزورة عليه . وكان فى ذلك الوقت يحرر صحيفة الأورو فانقلب يدافع عنه بكل قواه وينشر فى صحيفته خطاب زولا المشهور بعنوانه « اتهم ، وكان كليمنصو هو صاحب هذا العنوان المثير

فا أبحدهذه الحياة التي يعيشها الإنسان في الدفاع عن الحق و مكافحة التعصب ثم الدفاع عن الوطن وخلال هذه الأعمال لا يكف عن اكتساب المعارف التي يسكن اليها راضيا بنتائجها . له من كبريائه الانشائي ما يجعله يستقر إلى ما يبديه اليه عقله دون ما يسام من الأساطير القديمة و يعيش طول حياته نشيطا بجاهدا يلعب الألعاب الرياضية في شيخو خته كانه شاب و يقاطع الحر والتبغ لانه يراهما دون رجولته وسيطر ته على نفسه

إن مثل هذا الشيخ يجب أن يكون قدوة للشباب والشيوخ. يجب أن نعيش طول حياتنا فى جهاد ضد الرذائل وفى اكتساب للمعارف والعادات الحسنة وفى خدمة لاتنقطع للوطن والعالم وكل ذلك فى كبرياء بجعلنا نعرف كرامتنا ونؤثر الموت الشريف على الحياة الدنيئة.

## الاستقلال الروحي

يروى التاريخ عن أحد أتمة الدين انه عاش طول عمره مؤمناً تقياً يخلص فى عبادة ربه ، ثم دب فى قلبه الشك فلم تطق نفسه وقفة المتردد المرتاب فكان يدعو الله قائلا: اللهم ألهمنى إيمان العجائز.

وإيمان العجائز هو كا يعرف القارى. إيمان النسليم والتصديق بل قل هو إيمان الخوف والصعف لانه إذا لم تكن العجوز خرفة تصدق كل مايقال لها فلا أقل من أن تكون وجلة تقترب مرساعة الموت وفي قلبها وجيب الخوف فهي لا تجادل ولاتعارض.

ومما يدعو إلى الاغتباط أننا قد عدونا هذا الطور . فليس منا من يحب أن يلهمه الله إيمان العجائز لأنه يرى هذا دون كرا.ته الإنسانية وهو يجد في مواجهة الحقائق مع مافيها من ألم الشك سرور آ لايجده ولا يحب أن يجده في التسليم بإيمان العجائز .

وليس معنى هذا أننا أقل إيمانا من السلف الصالحوان كنا أكثر شكا منهم فيها اعتقدوه صوابا . وإيما نحن نختلف عهم من حيث أننا أكثر رجولة منهم في مواجهة الدنيا كما هي والسكون إلى حقائقها والاعتماد في كل ذلك على عقولنا لاعنى مانؤمر به ويشار به علينا . كان أسلافنا يؤمرون بالإيمان بأحد الادبان أوالعقائد فيطيعون فكانوا يسامون العقيدة سلطة خارجية. ولكننا نحن نحاول أن نؤمن

بسلطة داخلية بما توحيه الينا ضهائرنا . نؤمن عفو القلب والعقل ونحن أحرار لا نخشى عقابا ولا نبالى بحساب سوى حساب الصمير .

ونحن فيما تتعناه و نسكا بده من هذا الإيمان الداخلي وآلام التردد والحيرة أشرف وأشجع من سلفنا الصالح الذي كان ينشد وإيمان العجائز ، .

فنى العالم الآن طائفة من الناس قد أخلصت النيه لهذا العالم الذي هو وطننا الآكبر وعزفت موقفها فبه وما عليها من تبعات نحوه . ولكنها مع إخلاصها للعالم تخلص أيضا لنفسها وهي ترى من الاخلاص لنفسها أن تنشد الله بما فيها من قلب وعقل وتتحسس وجوده في هذا الكون بما تهديها اليه بصائر نفوسها

ولعل أظهر واحد من هذه الطائفة وأكثرهم جهاداً هو المستر ولز الانجليزى فلست أعرف رجلا آخرقد تلظى بنار الحيرة ثم اهتدى إلى ربه وسكن اليه ، مضى عليه أكثر من عشرين سنةو هو يحاول أن يستخلص من لباب نفسه إيمانا يقفه من الكون على علاقة ترضى ضميره وعقله ولست أظن أن كثيرين من الذين يقرأون المجلدات الاربعة التي وضعها في هذا الموضوع يهتدون بهديه أو يقنعون بدينه ولكني أعتقد أن هذا الرجل يبدى من الشرف والشجاعة والاخلاص ماهو جدير بكل إنسان يحترم نفسه و يحبأن يرى الاديان تنبع من القلوب خالصة نقية ولا نصب فيها مشوبة يما أوقرها التاريخ القديم من العقائد المختلفة .

ولسنا نقول أن ولز ينفر د بهذه النزعة فإن هناك كما قلنا طائفة كبيرة وهي وإن كان أفرادها دونه ظهوراً إلا أنهم ليسوا دونه في الاخلاص والذكاء . وهم جميعهم يكر هون أن يؤمنوا إيمان العجائز بل يحاولون أن يحققوا للانسان استقلاله الروحي . ولكن كما أن حديث العهد بالإستقلال في السياسة يتخبط في مبدأ استقلاله فكذلك حديث العهد بالإستقلال الروح لابد له من فترة تقضى في التردد والتخبط والظلام ثم ينجلي كل هذا عن نظام ونور ويقين .

وهذه الطائفة تحاول أن تؤمن وكثيراً ما تؤمن وإن كانت فى نظر أكثر الناس معدودة من والكفار ، وهى كافرة بالفعل بتلك العقائد التى ورثها العالم عن قدماء المصريين والأشوريين والفرس ولكن إخلاصها لنفسها وللعالم يدعوها إلى النظر فى الكون نظراً صريحاً وإلى محاولة حل هذا اللغز حلا تسكن اليه.

فنحن إذا نشدنا الاستقلال الروحى فإنما ننشده للغريزة الدينية التى فى نفوسنا . وليس فى ذلك تنطع أو استهزاء بالآراء وإنما هى الإنسانية قد بلغت سن الرشد وتأبى أن يقام عليها وصىمن الحارج لانها تحس أن هذا الوصى قائم فى داخل نفوسنا وهى ترى من الرجولة أن تتحسس وجوده وتحاول الاعتداء اليه .

### لأجديد تحت الشمس

كتب هذا العنوان لكي ننفيه ونقول أن كلشي. جديد تحت الشمس. وأولئك الذين يدعون دعوى الدوام وأن الجديد كالقديم إنما يقولون ذلك ونفوسهم تردد صدى القول القائل بأنه ليس في الامكان أبدع مماكان وإن العالم لا يتطور . ولكن الواقع أن العالم يطور ويتجدد، وهو اليوم غير ماكان في الأمس وسيكون في الغد غير ما هو اليوم . وهذا النغير لا يلحق النبات والحيوان وحدهما بل يلحق الجماد نفسه. فإن تاريخ الأرض يثبت تحولها. فقد مضى زمن كانت فيه أميركا جزءاً لاحقاً متصلاً بافريقياً وأورباً. ومضى زمن كانت فيه أوربا مغمورة معظم أقطارها بالثلج وكانت مصرفي وقت مالاً ينقطع عنها المطر صيفاً وشتا. . ومضى زمن كانفيه جبل المقطم قعراً للبحر تسبح فوقه الأسماك وينساب عليه المحار. ويقول العلما. الآن أن المادة دائمة النحول لاتهدأ ذراتها عن الحركة . فالجماد نفسه يتجدد تحت الشمس تنطق بذلك طبقات الأرض الجيولوجية كما ينطق أيضا فحص المادة في المختبرات العلمية

والنبات أيضا يتحول ويتجدد . فعظم النبات الذي وقعت عليه عين الشمس قبل عشرة ملايين سنة ليس له وجود على أرضنا الآن لأن نباناتنا جديدة . وبرهان ذلك أنه عند ما وجد القيل المنقرض الذى يسمى الماموث فى سيبير الواستخرج من تحت الثاج فحست الاعشاب الني فى معدته فلم بعرف منها واحديميش الآن . ثم هذا الفحم الحجرى الذى يستخرج من المناجم كان قبلا نباتا لا وجودله الآن . ونحن هنا لنا فى مصر وزارة زراعة من مهماتها أن وتجدد، سلالات القطن أى توجد أصنافا لم تكن موجودة قبلا تحت الشمس .

أما تجدد الحيوان فمختصر ما يقال فيه أن نظرية التطور قائمة عليه وهي تستمد شواهدها من الحيوانات التي انقرضت والحيوانات التي جدت. وليس في العالم متحف للتاريخ الطبيعي إلاوفيه عشرات من الحيوان المنقرض.

فالتحول هو الناموس الأصلى للكون كله فليس فيه شي. باق أو دائم وإنما كل شي. يتحول تحت الشمس ويتجدد من لحظة لآخرى . حتى أنت أبها القارى. منذ ابتدائك لقراءة هذا المقال إلى أن تنتهي منه ستنحول وتتطور لانك على الاقل ستكون أكبر سنا بحملة دقائق . وإذا اختلف اثنان في السن اختلف آراؤهما وقوتهما ومزاجهما وإن تكن ذلك بقدر يسير لا يلحظ بالحواس ولكنه يستنج بالعقل . فكل شيء إذن جديد تحت الشمس وكل شيء يتطور حتى الجماد . أجل حتى جبل المقطم والصحراء والنيل . ولكن هذه الاشياء تختلف في سرعة تطورها . فالحيوان يسبق البات والنبات يسبق الجماد والانسان يسبقها كلها ، ثم بعد ذلك نقول إن الامم الغربية تسبق الامم الشرقية في التطور . فانت

تسمع مثلا عن تعدد الأزيا. وتجددها كل يوم في باريس ولندن وغيرهما وتقرآ ما يقال من الفكاهات عن ذلك وتحسب هذا التقلب السريع في الآزياء ضربا من نزق النساء . وقد يكون كذلكولكنه أيضاً دليل على أن شهوة النطور أشد مناك مماعند الشرقيين . وهذه الشهوة نفسها هي التي تثمر المخترعات والمكتشفات كل يوم . والشرق بحموده لا يخترع ولا يكتشف والغرب بتطوره يسير قدمآ نحو الأمام وبجر الشرق الجامد وراءه بعـد أن يمنه ويستخدمه. فالواجب الذي يحتمه علينا ناموس الطبيعة الأكبر هو أن نتجدد ونتطور ولانجمد . يجب أن نجدد أذهاننا بالعلوم والنظريات الجديدة كا يجب أن تجدد نفوسنا بما نطبعه عليها أمن أذواق جديدة نكتسبها بدرس الفنون الجديدة . ويجب أن ننظر إلى المستقبل ونفكر فى الرقى المطرد والتطور المستمر ولانقنع بالنظر إلىالسلف والجدود فإن النمط الذى ساروا عليه فى حياتهم قد بلى وانقرض ونحن في حاجة إلى أنماط جديدة تلائم وجهة النظر الحديث. فهلم آيها القارى. نتجدد في الثقافة والحضارة جميعا وننصت إلى صوت ضميرنا الذي يدفعنا إلى الآمام ويحثنا على الاستقلال وننفض عن أنفسنا غبار التقاليدالتي تقيدنا وتؤذينا وتسدعلينا منافس الحياة وتقتلنا.

#### هذه الدنيا

منذ سنوات مات شاب انجليزى وهو دون الخامسة والثلاثين وكان قبل موته بنحو خمس سنوات يعرف أنه قد حكم عليه أن يشربكأس الموت المرة حوالى هذه السن. فقدكان مريضا مقضيا عليه بالموت فكان يروح ويغدو وهو عارف بأن الساعة الرهيبة تقترب، وقد خلف هذا الشباب كتابين أو ثلاثه ضمنها إحساسه بالوجود ورأيه فيه وتنكر أمام قرائه باسم باربيون.

والقارى. لهذه الكتب يشعر لأول صدمة أن الرجل شتى بل فى غاية الشقاء فإن عقله كان أحيانا يهندى بالموت فكان يخرج إلى الحقول يتنزه فيخطر برأسه خاطر الموت كالسكين القاطعة يلتوى تحته فيكاد يصرخ ويكاد يعدو ناجيا بنفسه ولكن لانجاة من عدو غير منظور . ثم كان يكشف عن جسمه فيرى بشرته الحمراء والدم يجرى دافئا فى العروق فتسود الدنيا فى وجهه عندما يذكر أن هذا الدم القانى سيستحيل قريبا سائلا أصفر منتنا يختلط بتراب القبر وتسبح فيه ديدانه .

أقول أنه يخيل للقارى. أن هذا الشاب كان شقيا لهذه الحنواطر ولكني بعد التامل أقول أن هذا الحبيث كان فى غاية السعادة. فإنه عند ما عرف آخر ته و تعين له على وجه التقريب زمنها طفق ينظر إلى العالم كأنه مكان غريب يرشك أن يخرج منه فيجب عليه لذلك أن يرى كل ما يمكن أن يراه فيه ويتمتع بحميع ما فيه من متع ومسرات. فعاش مل عياته في تجارب وملدات وخرج من الدنيا وقد شع منها بأكثر منها ابن الثمانين أو التسعين. أو قل أنه عاش بسرعة عبشة الغزال بينها غيره يعيش بط السلحفاة ويوم واحد من حياة الغزال خير من ألف عام من حياة السلحفاة.

ويخطر ببالى أننا نكون أسعد حالا لو اننا عرفنا يوم انقضاء أجلناكما عرفه باربيون لاننا عندئذ نفعل فعسله فنكف عن كل مالا فائدة فيه و نعمد إلى رؤية هذا العالم والتمتع بمشاهده وتجاربه ولا يحسبن القارى اننا ننغمس عندئذ في الملذات البهيمية لان الانسان بهيم بطبيعته وإذا كان البهيم من الاشخاص المضمرة في نفسه فإن الفيلسوف شخص آخر مضمر في نفسه .

ودليلنا على ذلك أن باربيون لم ينقلب بهيما يشره إلى الطعام أو النساء أو الحر بل انقلب فيلسوفا يخرج فى الفجر لكى ينظر إلى بزوغ الشمس وتوهج الشرق بأضوائها الملتهبة . وأخذ يعد الآيام بينه وبين الموت فصار بدرس كل شيء تقع عليه عينه في هذه الدنيا فكان يقرأ القصص الروسية ويشرح البراغيث . وكان يقرأ نيقشه حتى يشعر أنه كاب عضوض ثم يعرج بعدذلك على الموسيق الألمانية

فيستكنه سحر الانغام وطرب الايقاع. وكان يصعد مع ما هو فيه من أمراض عاتية مصنية إلى قم الجبال وكأنه يريد أن يواجه الكون لوجها لوجه ثم يعود فيكتب مقالا عن الرغبة في الحلود، تتوهج الفاظه بالتفاؤل والمجازفة والرغبة العنيفة في التجارب والتمتع بالدنيا.

إقرأ مثلا هذه القطعة منه: ويقول تين أننا في الآداب يجب أن نحب نحب كل شي. وأنا أقول: أجل. وفي الحياة أيضاً بجب أن نحب كل شي. وإن جميع الآشياء في هذه الدنيا تجذبني فلا أستطيع أن أحصر قواى بل أراني مستعداً لأن أعمل كل شي. وأذهب إلى كل مكان وأفكر في كل شي. وأقرأ أي شي... وإنما يقطع الانسان نفسه من بعض الوجوه إذا هو اقتصر على صناعة بعينها أو طريقة للحياة أو مذهب أو فلسفة أو رأى أو تعلق. فاني أنا أكتب للجميع.....

ولكن يجب أن أمنع نفسى هنا عن فتنة النقل المغرية واقنع بالعظة والعبرة : فان حياة باربيون على قصرها املا بالتجارب والمتع من حياة أى واحد منا. فاننا نعيش أكثر أيامناعيشة نبائية كأننا أشجار مزروعة لا ننتقل إلا فيهابين بيتناو محل عملنا ولا ندرس

من المعارف إلا ما نحصل به عيشنا فنموت ونحن نجهل عجائب هذا العالم. وليس في هذا العالم شيء تافه إذا سلط عليه الذهن بالدرس وليس فيه حجر أو حيوان أو نبات الا وهو صندوق عجائب لا ينتهى الانسان من لذة المعرفة له. ثم هذه الدنيا بمتاحفها الطبيعية بحبالها وأنهارها وحقولها وبما فيهامن تحف وطرائف صنعها الانسان كلها جديرة بالدرس الذي هو أرقى أنواع التمتع.

## الحياة الطفيلية

منذ أيام كنت أقرأ كتابا عن الاغريق القدما. وأثرهم في ثقافة العالم . والاغريق هم ، كا يعرف القارى. ، أصل الأدب الحديث وواضعوه من مبادئه. ولكنهم مع تقدمهم في الأدب ليس لهم أى فضل فى العلوم. وخاصة تلك العلوم العملية التجريبية التي تعزى اليهاحضارتنا الحديثة . وليس ينكر انه قد نبغ فيهم اقليدس ولكنه كان صاحب نظريات. وكذلك ليس ينكر أن ارسطوطاليس شرعطريقة عملية للعلوم وأن ارخميدس اخترع الطنبور الذى يستعمل الآن للرى فى حقولنا . ولكن المهم الذى يلفت النظر أن الأغريق لم يستأنفوا السير على الطريق الذي اختطه لهم ارسطوطاليس وأن أرخميدس كان يخجل من تدوين مخترعاته لأنه كان يعتدما منالتفاهة والهوان يحيث لا تستحق العناية بتدوينها . فماتت تلك الحركة العلمية الصغيرة بل وثدت في مهدها . ونام العالم في الظلام نحو ١٥٠٠ سنة إلى أن نهض نهضة علمية جديدة ثابتة الأساس مطردة التقدم. فماذا كانت علة ذلك ؟ .

كانت علة ذلك أن الاغريق كانوا يعيشون عيشة حلية أى كالحلم الذي يمتص دم الحيوان الذي يعلق بجلده . فكانوا يستخدمون

العبيد ويمته:ونهم في أعمالهم المنزلية والزراعية والصناعية وكانوا لذلك يحتقرون جميع الاعمال التي يعملها العبيد ولايرضون البتة بأن يدرسوا الصناعة أو أعمال البيت أو شئون الفلاحة . ويديهي أن العلوم لا تنشأ إلا إذا كانت تتناول هذه الاشياء بالاختراع وهذا يتضح إذا القينا نظرة واحدة على المخترعات التي تخترع في زماننا فإنها كلها نتاول الزراعة أو الصناعة .

فالاغريق حرموا أنفسهم العلم لآنهم كانوا يعيشون فى دعة عيالا على عبيدهم يجنون تمرات جهدهم ويحتقرون مع ذلك أعمالهم ويتعيرون من التلبس بها أوالاهتهام بشئونها . وقوام العلم الاختراع ومادام الانسان لايحترم عملا ما فهو لايفكر فيه ولا يتهمم لتخفيف مشاقه باختراع آلة أو اكتشاف طريقة بها تقل ساعات العمل أو تزيد مكاهآنه .

وعلى ذلك يمكنك أن تقول أن الرق لم يكن مؤذيا للعبيد وحدهم بل كان أيضاً أذى عظيما وبلاء كبيراً للاغريق أنفسهم لأنه حرمهم تسليط عقولهم على حضارتهم والعمل لتقدمها بالاختراع والاكتشاف العلميين.

وما أحرانا نحن أن نعتبر بهذه العبرة البالغة . فالوارث الذى يتمتع بأموال أبويه وهو وادع هانىء لا يعمل ولا يكد انما يعطل قواه ويعوق كفاياته عن النمو فيركد ذهنه ويعيش فى العالم عيشة حالمة وهو قانع بما يقنع به الحالم من طعام وشراب لأن العقل لا ينمو ولا يزكو إلا إذا اعتملته التجارب و نقحته الاختبار ات وهذا لا يكون بالركود والدعه وانما يكون بالجهد والعمل والتفكير والتهمم للرقى والنجاح.

ويخطر ببالى وأنا أسطر هذه الكلمات ذلك الخبرالذي ذكرته الصحف من أن جامعة ريدنج في انجلترا قد أنشأت شهادة عليا للبانة أى صناعة الجبن وما اليه من مستخرجات اللبن. فإن الانجليز لايحتقرون الصناعات ولذلك يسلطون عليها عقولهم بالسرس والاختراع فنرقى الصناعة بهم ويرقون هم بها. ولو أن أفندياً من شبابنا اقترح عليه أن يصنع الجبن لانف واستكبر. وهو إنما يفعل ذلك لمثل السبب الذي كان يحدو الاغريق إلى احتقار الصناعة. فقد احتقرنا نحن الفلاح واضطررناه إلى عبشة زرية فى أكواخ بالية ووضعنا كرامته فى أعيننا فصار فى مركز العبد وصرنا لذلك نحتةر أعماله وكل ما يلابسه فعاد فينا احتقارنا كالسهم الاسترالى يطلقه صاحبه فيرتد اليه. وبتنا وإذا بشبابنا يترامى على وظائف الحكومة ولايستطيع أن يقف على قدميه مستقلا ويواجه عالم التجارة والصناعة والزراعة بكفايته ومهارته.

أجل أننا نعيش الآن كالحلم على الفلاح . وجميع أنواع الحلم سوا. في أنها تفقد جزءاً كبيراً من كفاياتها . فالديدان التي تعيش فى بطوننا تفقد أحياناً قناتها الهضمية لوفرة الغذاء حول جلدها . وبين النمل أفراد تعيش بخدمة غيرها لها فتعجز عن الحركة وتبتى مدى حياتها فى مكانها لاتريم لانها تجد من النمل ما يعنى بها ويغذوها ويمسحها .

إننا لا نخترع ولا نكتشف لاننا لانتلبس بالحياة العملية حياة الصناعة . والعلم لا يتقدم إلا إذا كانت غايته عملية . وقد بدأ بيكون النهضة العلمية الحديثة بحض الناس على درس والاشياء العادية ، ولكن هذه الاشياء العادية البسيطة أصبحت في يد عمال لانحترمهم وإن كنا نعيش بعرق جبينهم فنحن لذلك نتعير من أن نكون دباغين أو حدادين أو خبازين مع أنه لامجال للاختراع والاكتشاف إلا في مثل هذه الصناعات . وأيضاً لا مجال للعمل الاستقلالي إلا في ميدانها .

# العلم والأدب

ليس شك فى أن عصر نا الحاضر هو عصر العلوم وأن العصور القديمة هى عصور الآداب. وليس ذلك إلا اطراداً معرق الذهن البشرى لأن العقل العلمي أرقى من العقل الادى

وذلك لأن عقل الآداب هو عقل الحواطر السائبة الطارئة ، وإن كان قد صبغ في عصرنا بقلبل من الصبغة العلمية . بينها نجد أن العقل العلمي يتقيد و لا ينساب و يجيل الفكرة عن عمد لا تطرأ علميه طروء الحواطر الهاملة.

ولكن هناك سبباً آخر (غير الرق الدهني) لا تسام العصور الحديثة بسمة العلوم، وهذا السبب ينحصر في أن الام القديمة كانت ارستقراطية ينتظم فيها نظام الارقاء والموالي يسودهم ويستغلم الاسياد والاشراف، بينها زماننا الحاضر زمن ديمقراطي خلو من الرق والولاية. فكان العبيد والموالي قديما يقومون بالاعمال اليدوية بالزراعة والصناعة بل حتى بالتجارة لمصالح أسيادهم. وكانت هذه الصناعات كلها محتقرة لانها قد اختص بها العبيد دون الاسياد. والعلوم إنما تنمو وتزكو بين الصناعة ولكن لما كانت العقول المسلطة عليها قديما هي عقول العبيد فقط، ولما كان هؤلاء العبيد أيضا خلواً من التربية والمال

فانهم لذلك لم يخترعوا ولم يكتشفوا ولم ترتق بهم الصناعة أو العلم . وكذلك رأى الاسمسياد والاشراف أنه لا يليق بهم أن يتلبسوا بالصناعة للعار الذى يلحق بها إذ قد اختص بها عبيدهم ومواليهم . ومنهنا نفهم نهى الغز الى للناس عن أن يكونوا حلاقين أو دباغين .

فالعصور القديمة كانت عصور الآداب لأن الخاصة المتعلمة كانت تأنف من ملابسة العبيد في صناعاتهم وتقنصر على درس الآداب. ولكن لما قاطعت الخاصة الصناعات قاطعت العلم أيضا إذ أن ميدانه هو ميدان الصناعة لأن رقى العلوم لا يمكن أن يكون شيئاً آخر سوى رقى العمناعة ، إلا إذا استثنينا الفلك.

وقد سارت نهضة العلوم الحديثة سيراً مرافقاً لإلغاء الرق وتحرير الصناعة بل تطهيرها بما علق بها من عار الرق السابق، وشرع بيكون عندئذ يناشد الكتاب والمؤلفين أن يدرسوا «الاشياء العادية ، ويتركوا المسائل الضخمة من البحث في ماهية الحالق وما وراءالكون ونحو ذلك . وهذه الاشياء التي درسها بيكون هي أساس الرق الصناعي أو الرقى العلمي الحاضر.

والعبرة لنا عا قدمناه شيئاً:

۱ - أن نهضتنا في مصر أدبية وليست علمية ، وهي تخالف
 في ذلك أوربا .

٢ - أن علة ذلك أن الفلاح والعامل عندنا محتقران.

فاننا قدوضعنا العامل الصناعي والعامل الزراعي في مركز العبد من حيث قلة الآجر وهو أن العيش بحيث صرنا نتغير من أن نعمل عملهما . والعلوم لا تتقدم إلا بدرس الآشياء العادية أي بدرس خمائر الجبن أو الخبز أو الكؤول أو بدرس أرواث البهائم أو زيوت الوقود أو الأصباغ أو نحو ذلك . وهذه أشياء يتلبس بها العامل الذي نحتقره فلذلك نحن نحتقرها ولا نحب أن نمسها . وعاد علينا هذا الاحتقار كالسيف القاطع حتى قطعنا من البحث العلى وانصرف شبابنا إلى الادب وصاروا الآن يعنون بقراءة قصيدة آكثر من عنايتهم بوصف طائرة مع أن صناعة الطائرات أشرف منقرضالشعر وهي برهان على رقى الذهن العلبي وتفوقه على الذهن الأدبى ، فإن الهمج يقرضون الشعر ولجميع الآمم في جاهلياتها القديمة أشعار وقصائد بارعة ولكن العلم هو نمرة الذهن الحديث الذي غذى بأوفر مادة من الثقافة والحضارة .

ثم إن احتقارنا للصناعات قد سدعلينا طريق الأعمال الحرة التي هي أساس القوة والثروة عند الأمم الراقية . فيجب علينا إذن أن نعمد إلى نهضتنا الحاضرة فنصبغها صبغة علية وإلى عمالنا فنرفعهم إلى مستوى يحفظ كرامتهم الانسانية وكرامة الصناعات التي يزاولونها ثم بعد ذلك لانحتاج إلى أن نحث الشبان على طرق أبو اب الاعمال الحرة . ويجب أن نغرس في أذهاننا أن وطن العلوم هو المصانع وأن

الأمة المصرية تنتفع وترتفع إلى أعلى درجات المجد إذا أقبل شبابها على الصناعة . وأن العلوم ترتق لآنها تجد البيئة الموافقة لها في الصناعة التى تغرى العالم بالعلم للمكافآت العظيمة التى تقدمها له . ونحن ما زلنا في طور الزراعة من حيث العمل وطور الآدب من حيث النفكير . وكلا الطورين لا يتفقان والعصر الحاضر . فالزراعة التى نمارسها قد بانت من احتكار الهمج في أفريقيا وآسيا وأمريكا . والهمج لقلة أجورهم سيطردوننا من أسواق العالم . وقد عرف والهاري، بما ذكرناه آنفا أن الأمم جميعها كانت في جاهليتها أى في القاري مما ذكرناه آنفا أن الأمم جميعها كانت في جاهليتها أى في همجيتها تعرف الأدب . ولكنها لم تعرف العلم أو الصناعة اللذين هما التوأمان لرقي العصر الحاضر .

### أفر الأثاث

منذ مدة نشر أستاذ انجليزى كتاباعن مقياس الكفاية في العائلات فقال إرن أفضل ما تقاس به العائلة هو مقدار الآثاث في منزلها ونوعه . فإن الانسان إذا وقف أمام صورة معلقة على الحائط استطاع أن يحكم على صاحبها ويعرف منها درجة ذوقه وثقافته . فهناك من يعلقون صورة بطلة من بطلات السينها توغراف وهناك أيضا من يعلقون صورة لفينوس ربة الجمال عند الإغريق وفرق عظم بين هانين العائلتين. ثم هناك أيضا عائلات لا تعلق على جدران منازلها أية صورة كأن الفنون التي مضي على الانسان نحوعشرة آلاف سنة وهو يحاول أن ينقل إليهاهو اجس نفسه وعواطفه وعقله لم تخلق لها أوكأن هذه العائلات تعيش في بداوة خاصة بها مقصورة عليها فى وسط الحضارة العظيمة التي نعيش الآن بين ظهرانيها ونتقلب في نعمتها. وقد يكون هذا الاستاذ مصيباً أو مخطئاً ولكن الواقع آننا نحكم على درجة الناس ومركزهم الاجتباعي بأثاث بيوتهم. فلا نبالى بالرجل كم يملك من الأرض أو العقارات إذا لم نجد بيته مؤثثاً منجدا على الطراز الذي ندرك منه حضارة أهل البيت وثقافتهم . ولكن أثاث المنزل يتفاوت. وأفخر مو أدعاه إلى تقدير أصحابه مو المكتبة. فالمكتبة هي أنخر ما في البيت من أثاث . فإن المقعد الجميل والمنضدة الملبسة بالصدف والصورة الفخمة والسجاد الفاخر الذي حاكته الأيدى الفارسية والستائرالسرية والثريات المتلألثة كلها ندل على الذوق العالى والتبصر الحكيم لأصحاب المنزل ولكن أفخرها كلها وآنسها للضيف أو لربالبيت هو المكتبة . فإن المكتبة أثاث حى يؤنسك ويستجيب لك ويلي شهواتك العليا فأنت تنطر إلى قطعة الأثاث الجميلة فتغذو عينك بجالها ويلذلك رؤيتها ولكن الكتاب ليس جميلا فقط بل هو يتسرب إلى ذهنك فيجعل ما تملك من هذا الكون ملكوتا عظما ويبسط نفوذك إلى أوسع مدى يستطيعه هذا الذهن ويكبر شخصيتك حتى تملأهذا الفضاء كله وحتى ليس به مكان يخرج عن استعارك واحتلالك. فأنت بكتب التاريخ مثلا لا تقصر عمرك على سبعين أوثمانين عاما تعيشها على هذه الأرض بل تذهب بخيالك إلى ملايين السنين الماضية وآلاف السنين القادمة فتشعر عندئذ بكبرياء وعظمة أنتجدير بهما لأنك ناج التطورولان جميع الاحيا. على هذه الأرض دونك في هذه الذاكرة التي جعلها الكتاب عمد بنا إلى ملايين السنين الماضية . ثم انظر في كتب السياحة أو العلوم أو الآداب أو الأديان تجد نفسك تشرنب وتنطلع إلى حقائق هذا الكون وذهنك يلتمع بالخواطر والافكار الني تهبط على هذه الحقائق وتمسها أو تكاد . فترى عندئذ انك تستعمل ذمنك فى أشرف ما يمكن انساناً أن يستعمل فيه ذهنه وهو النسلط على هذا العالم بكشف حقائقه .

والمكاتب والكتب إنما هي محاريب الثقافة الإنسانية . وليس شك الآن في أيامنا هذه وخاصة عند الأمرالاوربية في أن الجامعة الحقيقية التي يمكن جميع الناس أن يتخرجوا منها علما. راسخين إنما هي الكتب كما قال كارليل .

وقد أصبح لهذا السبب من أكبر ضروب البر والعناية بالمخدمة العامة أن يتصدق الاغنياء بالكتب والمكانب المجانية .

ولكن هذه المكاتب العامة لاتغنى عن المكاتب الخاصة. فنى كل بيت يجب أن تخصص أجمل غرفة لكى تكون بحراباً للسكان يغشونها في أوقات فتورهم ونشاطهم ويحدون فيها من الكتب الفاخرة لهوا وفائدة وأغراء يحول دون غوايات هذا العصر. فأن المغرم بالكتب يراها هوايته يقتنيها للقراءة أوللاستشارة وينفق على تجليدها وتزيينها ما ينفقه غيره في البطالة المفسدة على القهوات أو في الإكباب على الشراب أو نحو ذلك من الغوايات الكبرى.

وممايذكر عن المستر رمزى مكدونالد رئيس الوزارة الانجليزية السابقة أنه وهو ينتقل من منزله إلى منزل آخــر وضع الجالون أكداس الكتب التي يتألف منها جزء من مكتبته في وسط إحدى

الغرف فتحطم السقف تحتها لوفرتها وثقلها . وهذا خبر يروى عنه كأنه إحدى مفاخره .

وحبذا المفخرة يفخر بها الشاب أمام إخوانه إذا دعوه إلى القهوة فاعتذر بلزومه منزله لآن مكتبته أفخر أثاثاً من القهوة وآنس منها للنفس وأوفر لهوا وفائدة . وحبذا المفخرة أيضا لربة البيت تفخر بها أمام صيوفها وتبرهن لهم على ثقافة السكان وعلو منزلتهم وغن أبناء القرن العشرين قد تحضرنا وتثقفنا وارتقينا على آبائنا وجدودنا فلم نعد نقنع من المنزل بسجاده وكراسيه وموائده فإن لنا كبرياء تدفعنا إلى أن نحترم أكرم ما فى أجسامنا وهو الذهن بأن نغذوه باجل الكتب فى أفخر المكانب .

### الروح الانجليزية تنطور

اجتمع منذ أسبوعين مؤتمر مؤلف من كهنة الكنيسة وقرر في قيا قرر تنقيح كتاب الصلاة الانجليزى و فأنقص منه وزاد ونقح فيه بالتبديل والتعديل و فن ذلك مثلا أنه استبدل الحب بالطاعة التي كان يفرضها الكتاب السابق على الزوجة لزوجها ومنذ أكثر من من التأم مؤتمر آخر مؤلف من كهنة الكنيسة الانجليزية أيضاً وقرر قبول نظرية داروين و

ولسنا بسبيل الفحص لهذه التنقيحات فإننا لسنا أهلا لها. وإنما لنا العبرة لاننا تعيش في هذا الشرق الذي يكره التبديل والتنقيح ويطلب منا أن نعيش كما كان يعيش آ باؤنا منذ ألف عام وأن نتكلم لغتهم بلا تبديل أو تعديل. وأن نعتقد عقائدهم:

فهؤلا. الانجليز الذين يملكون نحو ربع الدنيا والذين هم بلا نواع من أرقى الدول يكرهون الجمود حتى فى دينهم . فالصلاة تتطور معهم لأن روحهم تأبى الجمود كما يأ باها ذهنهم . فاللغة الانجليزية الني يكتبها المؤلفون الانجليز الآن تختلف اختلافا عظيما عن اللغة التي يكتبها شكسبير قبل ٢٠٠٠ سنة . ونزعة الآداب الانجليزية الآن تختلف عما كانت فى أيام ولنر سكوت قبل مائة سنة . والانجليزي

فى معيشته الآن يختلف عماكان قبل مائة سنة . وأقلما فى هذا الاختلاف أنه يعيش الآن بالصناعة وكان قبلا يعيش بالزراعة .

فالانجليزى قد تطور فى لغته وآدابه ومعيشته وها هو ذا يريد الآن أن يتطور فى صلاته وفى علاقته يربه . وهـذا يدل على أنه يفهم الحياة أكثر منا وإنه يفطن لاهم نواميس الحياة وهو التحول والتطور .

وما أحرانا نحن بأن نفقه هذه العبرة فهؤلاً الإنجليزمتقدمون راقون يسودون العالم ويغلبون كل من يعارضهم فى تنازع البقاء لأنهم لا يجمدون ولا يلزمون حالة واحدة .

ولسنا نظن أنه يمكن أحد الشرقيين أن يقترح تنقيح صلاته كا يفعل الآن الانجليز وهو لو فعل لعد كافراً وبات بذلك طريد أهله وملته ولكن هذا لا بمنعنا من أن ننشد التطور في النواحي الآخرى لحياتنا الاجتهاعية والاقتصادية . فنحن الآن مثلا على أبواب نهضة كبيرة تنقلب فيها معايش الناس من الزراعة إلى الصناعة ومن الآدب إلى العلم كما انقلبت في تاريخ الإنسان الماضي قبل سبعة آلاف سنة من البداوة إلى الحضارة . فإذا لم نتمش مع هذه النهضة وإذا لم يقبل شبابنا على الصناعة ويضع من الآن أسسها الوضيعة سبقنا العالم فلا نستطيع عند ثذ اللحاق به . ثم هذه الزراعة التي سبقنا العالم فلا نستطيع عند ثذ اللحاق به . ثم هذه الزراعة التي شارسها الآن في حقولنا قد عرفها الهمج في العالم وصار الغربيون

يمارسونها في الأراضي البكر على مساحات واسعة يزرع الواحد منهم نحو خمسين أوستين فدانا ، ولا قبل لنا نحن بأن نزاحم هؤلا بزراعتنا، وعلى ذلك بجب أن نعرف أن زراعتنا مقضى عليها إذا لم نجعلها فنية قائمة على الفواكه والخضر اوات وصناعية قائمة على الغزل والنسيج والتجبين .

فزراعتنا يجب أن تتطور حتى تكون صناعية . ثم هذا الآدب الذى يمارسه شبابنا هوأدب بال قائم على الألفاظ والزخارف فيجب أن يتطور حتى يصير أدبا علمياً غايته البحث عن معايير جديدة للحياة والسعادة .

ثم معيشتنا يحب أن نتناولها بالتنقيح والتبديل حتى ترافق بيوتنا شروط الصحة والجمال، وحتى لانحتاج إلى أن نهجرها إلى القهوات والحانات ، لكى ننسى حياتنا فيها بعض النسيان . وأبضاً يجب أن نتذكر المرأة التي هي الام والمربية والعشيرة فنرفعها إلى مستوى المرأة الاوربية حتى تكون بذلك إنسانا نأننس به في بيوتنا ، وحتى تكون حكيمة مدبرة يمكنها تربية أولادها والاشراف على مصالحهم إذا مات زوجها .

وإذا كان الانجليز لا يتهيبون من التنقيح فى الصلاة التي يتقدم بها الانسان لربه فاننا يجب ألا نتهيب من التنقيح والتبديل فى معايشنا فعمل لتحرير المرأة وتعليمها الحرف التي يمكنها أن تعيش منها .

و نعمل لحث الشباب على درس العلوم و ممادسة الصناعات ، و نعمل أيضا لحث جميع الناس على اصطنداع المخترعات الجديدة فنركب الطائرات بدل الحمير، التي كان يركبها أسلافنا . قبل عشرة آلاف سنة وتخترع و نكتشف و نتقدم للعالم بحصتنا من المجهود في ترقيته . لانسا نعيش الآن و نحن عيال عليه ، في الاختراع والاكتشاف . وليس ذلك إلا لاننا نلزم السنن انقديمة والطرق العتيقة .

## تنقيح الصلات الأنجلينية

لبس شي. أكرم عند المؤمن من صلاته ، ولا شيء يدعوه إلى الوقار أكثر من وقفة المتعبد الخاشع أمام ربه . فإذا كان في العالم شي. جدير بالمحافظة والجمود فهو ألفاظ الصلاة وعبارات الدين . لأن لهذه الألفاظ والعبارات من الحرمة والقداسة ما يجعل المؤمن يحرص على أن تبق كما هي محتفظة برسمها العتيق كما تحدر من مئات السنين الماضية . ولذلك نرانا مضطرين إلى أن نعود إلى الموضوع وهو هذه الصلاة الإنجليزية التي عمد إليها الاساقفة فنقحوها وغيروا وبدلوا في ألفاظها وعباراتها حتى تتفق وروح العصر الحاضر . وذلك لأن لهذا التنقيح مغزى جديراً بالتفهم والدرس وخاصة عندنا نحن المصريين .

فنحن أمة قديمة ابتدعنا الحضارة الأول ما ابتدعت في تاريخ هذه الكرة الأرضية، فكنا المعلمين وسائر الأم التلاميذ. ولكننا جدنا وخشينا البدع ولزمنا سنن الأباء، ولم نتطور فسبق التلاميذ معلميهم وبتنا وقد تخلفنا وتقدم غيرنا. وأقرب برهان على جودنا أننا في العام الماضي أحدثنا زوبعة هائلة في فنجان بشأن طائفة من الشباب أرادوا أن يستبدلوا القبعة بالطربوش، ثم عدنا فملأنا العالم صياحا بشأن طلبة دار العلوم حين أرادوا اتخاذ اللباس الغربي،

وفى هذا الشهر أذاع وزير المعارف منشوراً يحتم فيه لبس العامة والقفطان على معلى المدارس الأولية . فتأمل معى أيها القارىء وقابل مصر بانجلترا . فهناك يتجرأون على تبديل الصلاة ، وهنا لا نجرؤ نحن على تبديل اللباس ، وحين يتسوف شبابنا إلى التمثل بالغربيين ويطمحون إلى المساواة بهم نكبت فيهم هذا التشوف وهذا الطموح ونضطرهم إلى لزوم اللباس الذى كان يلبسه أجدادنا .

هناك في انجلترا يقول برناردشو إن الآمة الحية يجب أن تنقح ديانتها مرة على الآقل كل عام ، ويعمد الآساقفة إلى كتاب الصلاة المقدس الذي تضعه العجوز الهرمة تحت وسادتها في الليل وتقرأه في الصباح فينقحونه ويبدلون في معانيه وألفاظه ونحن نصيح ونولول إذا غيرنا اللباس . وليس هذا فقط . بل في العام الماضي أطلق في مصر على اليهود والنصاري صفة الكفار ، وكانت الحجة في إطلاق هذه الصفة أنها قديمة يعرف بها النصاري واليهود من أكثر من ألف عام .

فلهؤلاء الذين يبالغون فى احترام القديم نقول: انظروا إلى الاساقفة الإنجليز واحفظوا عنهم دروسا فى المدنية. فإن هؤلاء الاساقفة وجدوا أن صلاة التعميد تذكر غضب الله وانتقامه فمحوا ذلك واستبدلوا بهما ذكر الحبوالرحمة ووضعوا البركات فى مكان اللعنات. ووجدوا أن صلاة العرس تقتضى الطاعة من الزوجة

لزوجها فمحوها ووضعوا في مكانها الحب والتعاون.

ومنذ نحو ٣٠ سنة حين اعتلى ادوارد السابع عرش أجداده ورأى فى مسلاة التتويج الانجليزية ما يجرح عواطف البابا والطوائف الكائوليكية عمد إلى الاساقفة فطلب منهم تنقيح هذه الصلاة حتى توافق روح العصر و تعمل للوئام و تضع الحب والرحمة مكان البغض والانتقام . وقد استجاب الاساقفة لهذا الطاب الشريف .

ويستفاد بما تقدم أن الأمم الراقية تتطور ولا تبالى باصطناع البدع حتى فى صلاتها وهي أقدس ما عندما تحول فيها وتبدل لكي توافق العصر الحاضر . فيجب أن نعتبرنحن بذلك ونرضى بالبدع في الصلاة والزراعة واللباس والمسكن حتى تتفق معيشتنا فى القرن العشرين مع أهل القرن العشرين. ويجب أن نذكر أنه لوكان كل إنسان يلزم مسلك آبيه لما خرج الانسان من الغابة ولماعرف حضارة أو زراعة فإن الرقى يقتضي ابتداع البدع الجديدة والإيمان بأن الخلف خيرمن السلف وإن الإبن يبذأباه فىالآخلاق الفاضلة والعلم الصحيح والثقافة الواسعة . وإذا كان لجدودنا إحن قديمة فليس منواجبنا أن نذكرها وتخلدها وإنما الواجب أن ننساها ونعيش مع الناس. أجل، معجميع العالم بالحب والوثام كاهو مفهوم منالتنقيحات التىوضعها الاساقفة الإنجليز للصلاة لأنه بهذا وحده يحبنا العالم وندخل فى زمرة الأم المتمدينة نعمل لرقى العالم كله كايعمل العالم لرقينا بالمخترعات والمكتشفات التي نستعملها وليس لنا فيها فعنل الاختراع أو الاكتشاف.

#### ماري

فى سنة ١٩٨٣ ماتت فتاة روسية تدعى مارى بشكير تسيف وهى فى الرابعة والعشرين من عمرها بعد أن أكل الندرن رثنيها و برزت أضالعها كالقفص الفارغ .

والتدرن من الآلام البطيئة عايبعث السأم فى النفس ويصدها عن ضروب التمتع ويحبب إليها الموت ولكن مارى كانت بعكس ذلك تحب الحياة وتشتهى البقاء. وقد تركت فى مذكر اتها اليومية صورة قوية لهذا الجوع الذى كان يحثها على أن تلتهم العالم التهاماً وهذا العطش الذى كان يدفعها إلى أن تتذوق حلو الحياة ومرها. وهى فى اشتهائها للبقاء لم تكن تخضع لشهوات الدنيا بلكانت تسمو وتتشوف إلى أرفع ما فى هذا العالم من مطامع وأغراض.

كتبت مرة فى مذكراتها تقول: ويبدو لى أنه ليس هناك أحد يستطيع أن يحب كل شى كما أحبه مد يحب الفنون الجميلة والموسيق والرسم والكتب والاختلاط بالناس واللباس والترف أو التفزز والهدو، والضحك والدموع والحب والحزن والزهو والثلج والشمس ... إنى أحبها كلها وأعجب بها كلها . . . وأحب أن أرى هذه الآشياء بل أمتلكها وأعانقها واند مج فيها ثم أموت في طرب هذه اللاثيا، بل أمتلكها وأعانقها واند مج فيها ثم أموت في طرب هذه اللذة (لانى لابد أن أموت بعد سنتين أو بعد ثلاثين سنة)

حتى أعرف سر هذا الحتام بل سر هذه البداية ، .

وكتبت مرة أخرى تقول : « إنى أحسد العلماء حتى أولتـك المهزولين الذين يكسو وجوههم الشحوب والقبح ، .

وتصيح مرة أخرى فى مذكراتها حين تقول: , ما الزواج و لادة الأولاد؟ أليست الغسالات أنفسهن يقدرن على ذلك؟ ,

وهذه القطعة الآخيرة تدل على أن مارى قد احتقرت أشياء لم تكن دون ماتحب من حيث لذة الاختبار وبلوغ السعادة وربما كان احتقارها هذا علة كبرى للاسى العظيم الذىكان بتملكها ويملا أحياناً فؤادها غضبا وحنقا .

وقد كان يقال أن الصحة تاج على رءوس الأصحاء لا يراه إلا المرضى. وكذلك يمكننا أن نقول من مثال مارى هذه ومن مثال باربيون الذى سبق ذكره أن الدنيا جميلة لايرى جمالها إلا من أوشك أن يغادرها. فني كاتا الحالتين نرى أن باربيون ومارى يتعلقان أشد التعلق بالحياة يريدان أن يستوعباكل ما فيها من لذة أو متعة كما يريدان أن يختبرا خيرها وشرها ويقفا على كل ما يمكن علمه من علومها وآدابها وفنونها. وما ذلك إلا لانهما عرفا أن المرض يوشك أن يقطع بينهما وبين هذه الدنيا فانكبا عليها وانغمسا في درسها وفهمها.

وما أحرانا ونحن بعد فى صحتنا أن نعرف لهذه الدنيا قيمتها فنقبل عليها ونتمتع بها فندرس علومها ونسبح فى أرجاثها ونستكنه أسرارها قبل أن محملنا هذا التيار الجارف الذي بحمل جميع الاحياء إلى محط الأبدية. وإنما بكون إقبالنا عليها ونحن بعد في شبابنا قبل أن تستولى الشيخوخة علينا وقبل أن تتكون لنا عادات تمنعنا من هذا الدرس والتمتع . ولكن بجب ألا ننسى أن التمتع ضروب : عالية وسافلة . فمن الناس من يتمتعون بالنهم للطعام أو النوم بعد الظهر أو نحو ذلك من الملاذ التي كان باربيون ومارى يترفعان عنها ويجدان أن الحياة أقصر من أن تنفق ساعاتها فى مثل هذه الملاذ الخسيسة . فإن النوم يضعنا في صف النبات من حيث الوعي بهذا العالم ويغيب أذهاننا التي هي أقوى أدوات تمتعنا فيجب لذلك أن نأخذ منه بأقل مقدار يكني لصحتنا . أما النهم فأليق بالحيوان منه للانسان . وخلاصة القول أننا مادمنا نعيش في العالم فإننا يجب أن نتمتع به وأن نتأنق في تمتعنا حتى لانخرج منه إلا وقد شبعنا بما فيه من اللذات السامية ووقفنا على ما يمكننا من أسراره . وبعبارة أخرى بجب أننحيا على الارض لكي نعيش ونختبر ونتعلم لالنقضي عليها حياتنا في سبات الغفلة كأننا نوع من الأشجار .

وكذلك يجب أن نحذر تلك الحياة الصنينة التي يقصر المجهود فيها على نحصيل العبش والمبالغة في الإثراء حتى يصبح صاحبها كأنه فرس العربة بينه وبين العالم عمامة تغم على عينيه فلايرى إلاماأمامه . فإنما الحياة الوفيرة تلك الحياة التي يقول بها السيد المسبح تقتضي أن تتمتع بالنواحي العديدة التي تعرض لنا من هذه الدنيا . وهذه الناحية لا تنحصر في تحصيل العبش .

#### هل اخترعت مصر الحضارة؟

ما يؤسف له أكبر الاسف أن الجامعة المصرية لم تستطع إغراء الاستاذ اليوت سمث للقدوم إلى مصر والتدريس بالجامعة . فقد بخلت عليه حكومتنا بخمسائة جنيه مع أن مثل هذا الرجل لايضن عليه بمال وخاصة بالنسبة إلينا نحن المصريين . فإننا أمة تحتاج إلى الدعاية في أوربا لتحسين سمعتنا عند الأوربيين ورفع مقامنا في عيونهم وليس في العالم رجل رفع من شأننا وجعل لنا المقام الأول في التاريخ مثل اليوت سمث .

كان اليوت سمت قبل عشرين سنة أستاذاً في مدرسة الطب بقصر العيني وكان يدرس الجهاجم المصرية القديمة ويقابلها بالجهاجم الحديثة في مصر وأوربا وآسييا ، وكان النشريج درسه الأصلى ولكن هواه كان في المصرلوجية ينقب عن الآثار ويبحث عن جماجم أسلافنا ويقيس رءوس الفراعنة ويستقرى. أدوات مصر القديمة وآلاتها . وفي أحد الآيام حوالي سنة ، ١٩٧ التمع بذهنه خاطر غريب . وهو أن المصريين أول من عرفوا الزراعة والحضارة في عالم وأن الآثار الحجرية التي توجد الآن بانجلترا أو بالهند أو بامريكا هي من آثارها بالذات أو بالثقافة المنقولة إليها عن مصر .

وهذا الخاطر الغريب قد صار علماً يتباحثه العلماء في جميع أقطار الارض المتمدينة وصارت له كتب صخمة ومختصرة قرأت أنا وحدى منها إلى الآن ثلاثة كتب وسأوالى القراءة في هذا الموضوع إلى يوم أموت. وذلك لا لآنى أجد فى الكتب علماً صحيحاً وكشفاً عظيما لتاريخ الإنسان فقط بل لأنى أشعر فيه من الارتياح بل الزهو ما يجعلنى أنبسط لقراءة هذه الكتب الجديدة وأهش لهذه النظريات الرفيعة.

وكيف لا أزهى ، بل كيف لا نزهو أنت أيها القارى المصرى عندما تعرف أن الاقدار قد اصطفتنا من بين أمم العالم كله لكى ننشر على الناس مبادى الحضارة ونخرج الانسان من بداوة الغابة والصحرا . إلى الزراعة والصناعة ؟ ونخطط أول المدن ونرسم أول الحكومات ونخلط أول الآلهة ونستنبط النحاس والذهب و ننحت الحجر وننشى على الكيميا ، والفلك و نضع للناس – أجل لجميع الناس شرائع الزواج ؟ .

هذا ما يقرره الاستاذ اليوت سمث هو وطائفة كبيرة الآن من العلماء . وهذه النظرية ترفع من مقامنا في عيون العلماء الذين كانوا يعتقدون أننا شرقيون منحطون لا ننتفع من العالم ولا ننفعه . ثم هي مع ذلك نظرية صحيحة يدعمها الاستقراء ويقول بها غير المصريين من العلماء .

ولكن الاستاذ اليوث سمث يزيدنا وجاهة ومقاما في التاريخ من حيث أنه يقول أن المصريين كانوا شعباً لا يختلف من حيث بنية الجسم واللون من الشعوب التي كانت تعاصره في ذلك الوقت في انجلترا وأسبانيا وإيطاليا. وهو يقول ذلك بناء على مشاهداته عندما قابل ر.وس المصريين القدماء بر.وس قدماء الأوربيين. وإذا عرفت أن بعض العلماء يعتقد أن أسلافنا كانوا همجاً ، وأن البعض أيضا يعتقد أنهم يمتون إلى أصل منحط أدركت قيمة هذا البحث الجديد في الدعاية لمصر .

والحلاصة أن العلماء يتجهون فى أيامنا إلى القول بأن مصر هى التى أفشت الحضارة فى العمالم وأن المصريين القدماء لم يكونوا أمة همجية ، بل كانوا أمة متمدنة مثقفة . وأن ثقافتها هذه هى التى يسرت على أوربا اصطناع حضارة المصربين لأن الأوربيين وجدوا أن القائمين بهذه الحضارة يمتون إليهم بنسب الدم وقرابة العصب فلم يتو جسوا شرآ من بدع المصربين بل نقلوها واصطنعوها وارتقوا بها .

والآن أيها القارى. أسالك : إذا كانت الأقدار قد قيضت لآبائنا أن يثبوا بالإنسان إلى نور الحضارة فهل بليق بنا نحن أبناؤهم أن نركد فلا نبتدع ولا نثب ؟

كلا. إننا لن نكون حفدة أولئك الجدود العظام مالم نقف فى مقدمة الآمم نعمل لخير العالم ، عملا ينطوى على النية الحسنة التي انطوا عليها ونبشر بحضارة جديدة ونغام من أجل رقى الإنسان نركب الطائرات ونخترع فيها ونلتحق بتلك الشعوب التي خرج منها هؤلاء الجدود فنلبس لباسهم ونسير معهم ونتثقف بثقافتهم .



#### أغانينا

أليق الأوصاف للاغانى الني نغنيها وأكثرها وروداً على ألسنة الكتاب حين ينعتون أحد المغنين بالبراعة والتبريز وصفهم أصواته بأنها . مشجية ، . ولم يكن من العبث أو السهو إطلاق هذا النعت على أغانينا لانهاعلى الدوام ، كما يدل معنى الشجى ، محزنة . وهذا الحزن يبدو في هذه الألحان الممطوطة التي تشبه البكا. والعويل بحيث اوسمعها غريب عن لغتنا لاعتقد إننا نندب ولانغني . وقل مثل ذلك أيضا في ألحان الموسيق ونغانها فإنها تنســـاوي وأغانينا إذ هي مشجية تستثير فينا الحزن وتستخفنا إلى الطرب الذي يتولد في النفس من الآسي والشقاء . ومصداق كلامنا بتضح إذا عرفنا أن بعض المغنين إذا غنى وكذلك بعض الناس إذا سمعه ترقرق الدمع في أعينهم وانكسرت قلوبهم وصاحوا جميعاً . آه، . وهل يتأوه الإنسان إلا من وجع وحزن ؟. وهذا القوليتضم أكثر إذا قابلناأغانينا بأغانى الآوربيين وقارنا حالة النفس المصرية عقب الغناء أو الموسبق بحالة النفس الأوربية. فالأغانى الأوربية تبهج النفس وتستخفها إلى طربالفرح حتى ليشعر المستمع أن أعصابه تتفزز ويود لويقف ويرقص . أما أغانينا فنستخفها إلى طرب الحزن حتى لنود أن نبكى ونشعر كأننا ناسف على ما فات ونخشى ما هو آت .

وليس شيء في العالم يدل على حالة الآمة النفسية من أغانيها وموسيقاها لآن الآلحان تعبر عن النيات المستكنة في النفس وهي تنبع منها عفو آكا ينبع منها البكاء أو الضحك . وإنما غلب الحزن و دالشجي، على أغانينا لهذا الظلم الطويل الذي قاسيناه في أكثر من ألف سنة مضت حتى أصبحت نجوانا إلى الله والدهر نجوى المحزون اليائس . وإنه لما يدعو إلى التأمل ولا يخرج عن موضوعنا أن يتلبس دالدهر، الذي ليس في معناه في الأصل سوى الزمن بمعانى الكوارث والنكبات .

أجل. لقد قاسينا عذاب الولاة والحكام الجائرين في القرون الماضية حتى صرنا إذا أردنا أن نشدو ونغني بكينا وندبنا. لان العالم يبدو لنا قائما إذا خلونا إلى أنفسنا انطلقت هذه الانفس التعيسة بالبكاء والندب وتجاوب القيثار والمزمار مع صدى أحزا ننافر دها إلينا ألحانا نكاد نحس فيها نشيج الباكي الولهان وآهات الموجع المحزون. ولكننا نرى الآن أنه قد آن لنا أن نغير أغانينا وألحاننا. وذلك لأن نفوسنا التي كان يرهقها وأحياناً يزهقها ظلم المهاليك العبيد من أكراد وأتراك قد تحررت وازدهي العالم في وجهنا بعد القتام. فحدير بنا أن تكون أغانينامفر حة مهجة تملا نفوسنا تفاؤ لاو نشاطاً وتجعل شبابنا يتفرز إلى العمسل والاعل بدلا من هذه الاغاني

والألحان الحاضرة التي تكرب نفوسنا وتبكبتها وتشل فينا الآمل. وتحثنا على البكاء.

ولسنا نعنى بذلك أن تكون أغانينا مقطوعات مضحكة وإنما نعنى أن تكون طبق الحياة فيها المحزن والمضحك كاأن فيها الآلم والفرح. لأنه إذا لم تكن الحياة مهزلة فهي ليست أيضاً مأساة وإنما هي درامة عادية تختلف فيها الوقائع والعواطف. ولسكن كما أن المريض بحب أن يفكر في الأمل أكثر مما يفكر في الألم كذلك بجب أن تشرب أغانينا وألحاننا الموسيقية روح التفاؤل والبهجة والرغبة في الرقى . ولا يكون ذلك بتأليف القصائد التي كان يغنيها مغنونا إلى عهد قريب في مدح عبدالحيد وعباس وفي تلحين القصائد القديمة لابنالفارض وأبى فراس. وإنمانريد من شعرائنا أن يؤلفوا القصائد من الكلام المصرى العذب الذى هو وليد ألسنتنا وقلوبنا لامن الكلام الجافي الذي دونه الزمخشري في معجمه قبل ألف سنة . ولقد كان كونفوشيوس بقول: لست آبالي بمن يسن للناس شرائعهم وإنما آبالي بمن ينظم أغانيهم.

ذلك أن للا غانى تأثيراً فى النفس أبلغ من تأثير الشرائع . و ذلك لأن الاغنية تخرج من المغنى لحناً يستبطن النفس .

### في الأدب العالمي

ساء بعضهم ماقلته من أنى أعزو تأخرنا إلى أننا ما زلنا نعيش في عصر الزراعة والأدب مع أن العالم الراقى يعيش الآن في عصر الصناعة والعلم. وتوهم من قولى أنى أحض الناس على أن يهجروا الآدب وألا يتدارسوا سوى العلوم. الآمر الذي يدعونى أحياناً إلى الاقتضاب فلا أتوسع في الشرح ويصعب عندئذ توقى الخطأ. ولذلك أراني محتاجاً إلى العودة إلى هذا الموضوع بشيء من الإيضاح.

فهذا الآدب الذي نتدارسه الآن في مصر هو أدب منحط لاينهض بنا لآنه لايمس حياتنا، وهذا أيضاً مع استثناء القليل منه الذي يحاول فيه أدباؤنا درس الحياة المصرية. وذلك لآن الآدب لا يخرج عن أن يكون نقداً للحياة . والجرى على قواعد السلف يحعل أدبنا كالعدم ، وهذا كان حال الفنون في عصر البيزنطيين . ويمكنك أن ترى أثر هذه القواعد إذا زرت كنيسة قبطية في القاهرة حيث ترى الصور البيزنطية على جدرانها تجرى على قواعد مأثورة فترى الأجسام جامدة لا تاين للعاطفة ولا تؤديها . ويقابل هذا الجود في رسم الصور عند البيزنطيين جمود شعراء العرب ومنشيهم الجود في رسم الصور عند البيزنطيين جمود شعراء العرب ومنشيهم

فى الشعر والنثر إذ جروا على قواعد مأثورة وهجروا الحياة فجمد الأدب العربي جمود الفن البيزنطى . ولهذا السبب لاتجدللقصة فى النثر أو للملحمة فى الشعر ولا للدرامة ذكرا فى الأدب العربي لآنه كا قلنا قد هجر الحياة . والقصة والملحمة والدرامة كلها تتعلق بالحياة . وجرينا نحن على مأثور هذا الأدب فصار أدباؤنا فى وادوالامة فى واد بحيث أنه عند ماهبت الامة فى سنة ١٩٩٩ فوجى الادباء بقظتها فاذا بالآية معكوسة . فبدلا من أن ينبه الادباء هذه الامة إذا بها هى تنبههم ومهما قيل فى ثورة ١٩٩٩ فان الحق الذى لاينكر أن أدباء نا لافضل لهم فيها على علة ذلك كما قلنا إن أدبهم كان جامدا تقليديا منحطا لا يمس الجياة وبالتالى لا يوقظ الآمة

هذه واحدة. أما الثانية فهى أن الأدب الحديث قد أصبح أد بأعليا يعتمد على علم النفس والعمر ان . فهو بذلك علم من العلوم قد ترخص فيه الكاتب إلى استمال لغة العامة بدلا من أن يستعمل لغة العلم ولكن طريقته هى طريقة العلوم وغايته غايتها وهسدا مثلا هو الأدب الروسى الذى يقتدى به فى كافة أوربا ويحاول المؤلفون أن يحتذوا مثاله ليس له ميزة سوى انه أدب على. فهذا مثلا دستوفسكى يكتب وهمة الآبله ، أو والجريمة والعقاب ، كا نه طبيب شرعى يكتب تقريرا عن أحد المجانين . وهذا أيضا تورجنيف قد مارس الطب قبل أن يمارس الفن القصصى، وهذا أيضا والقصص الانجليزى

المعروف له كتاب فى تشريح الارنب. وهـــذا باربيون صاحب اليوميات عالم فى التاريخ الطبيعى. بل أدباء الحيال أنفسهم مثل جول فرن وكونان دويل وجاك لندن يبنون خيالهم على قواعد العلم

فالآدب الحديث بنزع إلى العلم وهو من هذه الوجهة لا يقل عن العلم شرفا أو امتاعا أو منفعة وإن كان مع ذلك يتوسل بالعبارة السهلة وبلوغ الجماهير, دون العلم الذى يقنع بلغة الاختصاصين ويقتصر عليهم فاذا أنا تأسفت على أن نهضتنا أدبية زراعية وليست صناعية علمية كما هي في أور با الآن فإنما أعنى بذلك إن أدبنا ليس علميا بل هو أدب تقليدى جامد يحرى على قواعدو محفوظات لا تتحرى بحث محث الحياة ولا غاية له . وأن أدباء نا يسيرون في أدبهم مثل منادرة الصين الذين يستظهرون القديم ويجترونه ثم يقيثونه على الناس وأنا مضطر هنا إلى التعميم المخل لأن المكان لا يتسع للشرح فكان يجب أن أقول مثلا أن تيمور يمس الحياة المصدية وإن عندنا غيره قلة تحد ط يقتمه

ولكن هل هذا يمنعني من أن أقول أن الامم الهمجية قد تعلمت الزراعة وأنها ستزاحمنا في أسو أق العالم لقلة حاجات عمالها وقلة أجور لهم وإننالذلك بجب أن نعمد إلى الصناعة الالية حتى نثرى و نتسع و نستعمر قطر ناهذا ؟ ثم هل هذا يمنعني من أن أقول أنه يجب أن نهجر الادب كا يمارس في أكثره الآن من حيث قيامه على جو دة العبارة وحلاوة اللفظ واجترار القدماء وادمان النفكير في أبن الرومي وأبي تمسام نكتب بلغتهم و نرطنها رطانتهم ؟

### تربية الفتاة المصرية

منظر الفتاة المصرية وهي في ذهابها إلى المدرسة أو إيابها منها من أجمل المناظر الطبيعية . فهناك ترى الشباب مقروناً إلى الحياة والعفاف يزينه التأنق وسنذاجة التلذة لا يشوبها أدنى هم من هموم المعاش .

ونحن المصريين ليس شيء في العالم نهتم له ونفكر فيه ونوجو منها الحير مثلما نهتم للمرأة المصرية ونفكر في شانها ونرجو منها الحير لبلادنافي المستقبل. ولذلك فأبهج المناظر لدينا هو منظر الفتاة المتعلمة. نتأملها مغتبطين ناتنس بها ونحد فيها الزوجة المستنيرة التي تغذ وأعيننا وقلو بنا بمرأى الاطفال النظاف والاثات المرتب.

وإنما نعلق هذا الرجاء على المرآة المصرية لاننا نجد فيها سبيل السعادة والحضارة معاً . فهؤلاء الاوربيون يسبقوننا في أشياء كثيرة ولكن أعظم مايسبقوننا فيه عنايتهم بالمرأة . فقد رفعوها إلى مستواهم وعلموها واكسبوها جميع الحقوق الدستورية والمدنية فاستجابت هي لهذه العناية وأصبحت رفيقة الرجل وزميلته في بيته وجعلت هذا البيت جنة تغريه بالإقامة فيه وذلك في حين أنسا لانقيم بيوتنا إلاسواد الليل وأوقات الطعام كأنها فنادق أو مطاعم .

ثم نحن نرى كثرة الوفيات بين الأطفال عند الأوربيين فنعزو ذلك إلى سو التعليم أو عدم التعليم . ثم هذا التفاوت بين تربية الشاب المصرى ، التي لاتقل الآن عن تربية الشاب الأوربى، وتربية المرأة التي لاتختلف أحيانا عن تربية جدتها، قد يكون أحيانا كثيرة مثارا للخلاف بين الزوجين . لأن الزوجة تعاشر زوجها وتحادثه فاذا لم يتفقا فى الأذواق والمشارب والاخلاق ساءت بينهما العشرة . وهذا الاتفاق ان يكون حتى تتعلم المرأة المصرية وترتفع إلى مستوى زوجها .

ومن هنا ذلك الفرح الذى نشعر به كلما سمعنا بافتتاح مدرسة للبنات أور أينا فتاة مصرية متعلمة . ومن هنا أيضا ذلك الحب الذى نشعر به الآن بعد جحود طويل لقامم أمين ، فقدفتح أعيتناوقسرنا على أن نرى العالم كما هو ووضع أصبعه على الجرح عندما عزا تاخرنا إلى جهل المرأة المصرية وحجابها .

فنحن كلنا الآن بفضل قاسم أمين نرغب في تحرير المرأة و تعليمها . ونحن كلنا الآن نعرف أنه كان على صواب فى دعو ته وان الذين قاوموه أو شتموه مثل الحديوى وطلعت حرب ووجدى وغيرهم كانوا على خطأ . ونحن كلنا الآن نفرح بانتشار المدارس ونأمل فى اليوم القريب حين نرى فى مصر مثلها نرى فى أوربا القاضيات والطبيبات والمحاميات وربات البيوت المتعلمات .

ولكن تربية الفتاة المصرية بجب أن نسير فيها بحذر ونرمى منها

إلى غاية مى أن تكون فتاة متحضرة مثقفة تعيش فى بينها عيشة النظافة العلمية حتى لايموت واحدمن أولادها . وتستطيع أن تجارى زوجها فى تجديد ثقافته حتى لايحدث التفاوت شقاقا بل تستطيع ، إذا مات، وكان صاحب متجر أن تدير متجره أو صاحب أرمن أن تزرعها بدون حاجة إلى وصى يأكل أموالها وأموال أيتامها . فهى فى حاجة لذلك إلى تربية حديثة أبعد ما تكون عما تنساله الآن فى المدارس الأولية . فإن لنا آرا . شرقية يوهمنا كبرياؤ االوطنى أنه بجب علينا أن نحتفظ بها فى المدارس ولو تحققنا خطأها . وهذا غلط فاحش أن نحتفظ بها فى المدارس ولو تحققنا خطأها . وهذا غلط فاحش يجب أن نكف عن ذلك السخف الذي يدعونا إلى تعليم الفتيات قشور الفرنسية والانجليزية .

شر مافى تربية الفتاة المصرية ذلك الزهو الكاذب الذى يدعو الآباء إلى تعليم فتياتهن مبادى. اللغة الانجليزية أو الفرنسية لآن الرطانة ببضع كلمات تدلكا قلنا على السخف والزهو لاعلى النربية. وإنى واحد من الذين عالجوا تعلم اللغات وأعرف من اختبارى الشخصي أن المعرفة اللازمة لقراءة كتاب ناضج فى الانجليزية لاتحتاج إلى أقل من ه سنوات فى الدرس الجدى المتواصل . وأية فائدة تنالها الفتاة من اللغة إذالم تستطع قراءة كتاب فيها ؟

# عدو الظلم والاضطهاد

من الناس من تقرأ ترجمتهم فكانك بذلك تقرأ قصيدة سامية حوت من المعانى أشرفها ومن المقاصد أعلاها . فتقرأ وأنت فى لذة وطرب تشبهان ما تشعر به عند سماع أحد الأدوار الموسيقية الأنيقة

وإذا كانت حياة كل منا تجرى أو بالآحرى تمشى فى طرق مألوفة معبدة لا تصطدم بصخرة ولا تقاومها موجة حتى كأمها النثر السلس فان فى حياة الابطال أمثال فرلتير و جيته من الشعر والإيقاع والموسيق ما يجعلنا نتصفح حياتهم و نعاود التصفح كما نعاود سماع قطعة موسيقية مطربة

ثم كلما ألمت بنا مصيبة من طاغية يطغى أو رئيس يتنطع فى السياسة أو الدين عدنا إلى فولتبر فنجد فيه العزاء والدواء. فقد أمضى حياة طويلة بلغت ٧٣ سنة وهو يحارب الجور والاضطهاد ويزرع فى الناس بذور الحرية ويداور الحكام الطغاة ويمكر بهم ويطبع كتبه بغير اسمه لآنه لم يكن يبغى منها الشهرة بل كان يبغى فشر الافكار والاراء ولكن الشهرة جاءته حتى أنه عند ما زار باريس فى آخر حيانه كانت رحلته من سويسرا إليها فى رأى أحد باريس فى آخر حيانه كانت رحلته من سويسرا إليها فى رأى أحد

الآدباء الانجليز, من أكبر حوادث القرن الشامن عشر ، لكثرة من وفد عليه من الأهلين لرؤبته حتى كانت سفرته أشبه بالموكب منها بالسفر المألوف

وحبس قولتير مرتين فى الباستيل شيح السجوب ورمز الاضطهاد وننى مرة إلى انجلترا وكل ذلك فى سبيل رفعة الإنسان وتحريره من الحرافات وهدم السلطات الجائرة. ولكنه عاد من انجلترا وقد از داد قلمه قوة وتقديراً للحرية

وإذا ذكرنا فولتير ذكرنا ابتسامته التي لاتفتأ تلعب بل ترقص على شفتيه ، ابتسامة الحنان والشفقة للمنكوبين والمظلومين ، وابتسامة التهكم والتقريع للطغاة والظلمة . فقد حكى أنه عندما خرج من الباستيل بعث بخطاب لملك فرنسا يقول فيه : «أرجوك يامولاى ألا تكلف نفسك في المستقبل نفقات مسكني ،

ولما أعياه المرض وانطرح على فراشه وأخذ فى نزع الموت حاول الذين حوله أن يستخلصوا منه اعترافاً فقال لهم : «أموت في حب الله وحب الأصدقاء لا أكره أعدائي وإنما أمقت الخرافات، فوضع بهذه الكلمات قانوناً جديداً للإنسان

وفی سنة ۱۷۹۱ أی بعد أن مضی علی موته ودفنه ۱۳ سنة أخرج أهل باريس رفانه وحملوه فی موکب بملی نعش کأنه عرش يحف به الزهر ويتعالى حوله الهتاف ويسير الناس ورا. وبالالاف هذا يصفق وهذا يهتف وهذا ببكى من الفرح وهذا ينشد له مقطوعة من الشعر وهذا يحمل فى يده حكمة بما فاه به فى حياته حتى إذا بلغوا الباستيل الذى حبس فيه مرتين وكان الباريسيون قد هده وه وضعوه على أنقاضه وقد كتبوا فوق نعشه وفى هذه البقعة حيث قيدك الاستبداد تقبل طاعة الامة الحرة ،

ولكن يجبألا ننسى شيئا غاسياً مفجعاً حدث فى هذه المظاهرة الحرة التى أعلن فيها انتصار الحرية على الاستبداد . فبينها كان أهل باريس يحتفلون بملك الآدب ويسيرون ورا.ه رءوسهم عارية، والناس فى بيوتهم بشرفون من النوافذ ويهتفون عند مرور النعش بهم ومدعون بالحياة لهدا الميت، كان فى باريس شخصان اثنان يسمعان المتاف ولا يطلان من النوافذ . وهذان الشخصان هما الملك لويس السادس عشر والملكة مارى أنطوانيت زوجته .

والآن كلنا يحب فولتير وكلنا 'يقرأ حياته كما يسمع دوراً من الأدوار الموسيقية المطربة وكلنا يقرأ مؤلفانه التي تبلغ نحو التسعين وكلنا ينتفع بهذا الحكيم الذي بذر البذرة الصالحة فأثمرت فى العقول وكسرت شوكة الظلم والاضطهاد . وكلنا أيضاً يشعر بشرف هذه الحياة التي أمضيت في خدمة الإنسان .

ولكن ثم شي. سافل يجب أن نذكره بجانب هذا الشرف وهو أنه في سنة ١٧١٤ عند ما عادت الملوكية إلى فرنسا أمر الملك فأخرجت جثة فولتير من مدفن العظاء فأحرقت بالجير وبعثرت . ولكننا مع ذلك نذكر الان فولتير ولانذكر اسم هذا الملك النكرة ونعجب بشهامة الأول ونشمئز من سفالة هذا الثانى



### القرية المصرية

ليس في العالم بلاد اشترك فيها الحظ الحسن مع الحظ السي. في تاريخها مشل بلادنا . فبينها نرى تاريخنا مجيداً عظيها في عصر الغراعنة أو الفاطسين نراه قبيحاً حقيراً في عصر الماليك والانراك. فإننا نقرأ الآن تاريخ هؤلا. ونعجب للعلة التي منعت الناس من قتل ولاتهم الظلمة مع أنهم كانوا فئة قليلة سافلة الآخلاق لا تستطيع أن تصبر على جلاد. ولكننا إذا تدبرنا الثقافة السائدة في تلك الأيام عرفنا علة هذا الخضوع للظلم فى آبائنا ورددناه إلى أصله وهو أنهم كانوا بحكم هذه الثقافة متواكلين يقولون بالخضوع لأولى الأمر والطاعة للسلطان. ونحن نحمد الأقدار الآن على أننالانخضع لأولى الآمر إذا خرجوا عن دستور البلاد وأننا منذ سنة ١٩١٩ قدعرفنا أن للنورة فائدة ترد الظالم إلى عقله وتنزع من الغاصب سلطاته. ولكننا ما زلنا ننظر إلى بعض شئوننا نظر آبائنا مدة الماليك وخاصة فى نظرنا إلى أخينا وأبينا وعمنا وابننا: هذا الفلاح. فقدكان الماليك أجانب عن البلاد حمر الوجوه زرق العيون لمم في معيشتهم وأجسامهم نعومة مزرية وكانوا ينظرون إلى الفـلاح المصرى كما ينظر الأبيض إلى الزنجى يحتقرونه ويسخرونه لأعمالهم ويسرقون

أمواله ويهتكون أعراضه من ناحية ، ومن الناحية الآخرى يبنون المساجد والأضرحة له ويحبسون الأموال الني اغتصبوها منه على الأربطة . فكانوا فىصلاحهم أشبه بالمجرم يساوم ربه على الحسنات والسيئات يقيم الأولى حتى يستطيع أن يترخص في الثانية . ونحن وإن كان حكم الماليك والآتراك الفعلى قد زال من البـلاد زوالا أبديا فإن حكمهم المعنوى لايزال قائماً في احتقارنا للفلاح والصانع، ولذلك فان القرية المصربة مع تقدم العمران في بلادنا وارنفا. أحوالنا الاجتباعية لاتزال كاكانت مدة المالك أكواخا قذرة من الطين المجفف بالشمس. ولا تزال هذه الأكواخ خالية من مبادى. الصحة والنظافة ليس فيها مراحيض أو مطابخ يختلط فيها مكان الماشية بمكان النباس . وبينا ينفق بعض الأفراد في بلادنا ألوف من الجبهات في العام لاينفق الفلاح أكتر منعشرة جنيهات هو وعائلته يعيش بها وهو في بؤس وقذر وفاقة لازمة .

وريفنا جميل تنديط فيه الأرض بساطاً أخضر يغذو العين بنضرته طوال السنة ولكن القرية المصرية تبدو فيه كالرمة البالية كدرة غيراء وبيئة لاتنزح عنها الأمراض حتى أن الأجنبى الداخل لمصر يجزع لرؤيتها ولا يكاد يصدق أننا أمة متمدينة . ولقد زارنا ابن سعيد وهو شاب أندلسي، مدة الابوبيين وهم الملوك الأكراد الذين حكموا مصر في القرن للثالث عشر ، فما راعه شيء بعد جمال

الأندلس مقدار ما راعه منظر القرى المصرية حيث قالى : . ولقد تعجبت لما دخلت الديار المصرية من أوضاع قراها التي تكدر العين بسوادها ويضيق الصدر بعنيق أوضاعها ،

ولابن سعد الحق في أن يقول هذا القول عن قرانا فقد نشأ في أوربا بين القرى الاندلسية . ومن يعرف القرية الأوربية يجزع من رؤية قرانا ويهوله ما فيها من قذر وكدر . فإن القرية فى فرنسا متنزه جميل قد كسيت شوارعها بالبلاط . وفي هولندا تغسل الفلاحة جدران بيتها بالماء والصابون ولا تدخل الماشية من الباب الذى يدخل منه أهل البيت. ومعظم القرى تضاء الآن بالقوة الكهربائية وإذ بلغ الفلاح سن الستين في انجلترا نقدته الحكومة معاشا سنويا قدره ٨٠٠ جنبها .

ونحن فى مصر قادرون على كل ذلك لا ينعنا منه سوى النقاليد التى ورثناها عن المهاليك والاتراك فى احتقار الفسلاح والفلاحة . وهؤلاء كان لهم العذر القبيح فى أن الفلاح كان أجنبيا عنهم لا يتكلم لغتهم ولا هو ناعم البشرة أزرق العين مثلهم . ولكن كيف يقوم لنا نحن عذر وهذا الفلاح هو من لحمنا ودمنا ؟

### قصيدة الحياة

لقد أناح لى الحظ الحسن أن أجالس عظيما انجليزى المولد وطنى العالم عرضت معه تاريخ حياته فكانت كالقصيدة العصاء تخرج منها من بيت سرى إلى آخر أسرى وتجتاز بالموقف الشريف إلى موقف أشرف وأنصع . وهذا العظيم هو السير ويلكوكس وحياة السير ويلكوكس قصيدة لاتتخللها أدنى ركاكة أو تفاهة عاش إلى الثلاثين في الهند وكان يشتغل بالهندسة وبشيء آخر لايزال عاش إلى الثلاثين في الهند وكان يشتغل بالهندسة وبشيء آخر لايزال يشتغل به إلى الآن وهو يحبو إلى الثمانين أعنى به البر.

فالسير ويلكوكس رجل يحترف البر منذ شبابه إلى الآن . كان وهو مهندس فى القرى الهندية يعالج المرضى ويغسل لهم جروحهم بيديه ويحادثهم عن المسيحية ويحادثونه عن البرهمية . وهو لا يزال للآن ذلك الرجل البار القديم يعمل فى أحد المستشفيات فى القاهرة يخفف آلام المرضى وينفق من ماله القليل على أرواحهم وأجساده يخفف آلام المرضى وينفق من ماله القليل على أرواحهم وأجساده في في في مع أنه انجليزى يؤمن يفائدة الأمبراطورية البريطانية ، فإنه وقف الخصم لحكومته التى أنهمته بالقذف والفتنة لكى يدافع عن مصلحة مصر فى مياه النيل . فهو انجليزى بمولده ولكنه يدافع عن الحق ولو كان ضد بلاده

فهذا بيت مجيد من أبيات هذه القصيدة العصاء . ولكن حياة ويلكوكس كلها جهاد فى الحق والبر وكلها تجارب سامية . نشأ فى الهند ثم قدم إلى مصر فوجد الفلاحين يسخرون بلا أجر فى حفر النهر فعمل على الغاء النسخير ورفع عنا وصمة قديمة وألما فظيعاكان يعانيه آباؤنا . ثم انتدب فى تقرير الضرائب فسار بها بالعدل بين الملاك . ثم سافر إلى خط الاستواء بين الزنوج فى البحث عن مياه الميل ووضع الترسيات للخزان وانتدبته حكومة العراق لدرس أحوال الرى فقام أيضا بهذه المهمة وهو الآن فى شيخوخته الهنية يخدم المرضى ويواسى المنكوبين .

فأية حياة في العالم أحفل من هذه الحياة بالجهاد في سبيل الحق والحير وفي خدمة الانسان هنديا كان ؛ أم مصريا ؛ أم انجليزيا ، أجل إنها حياة علوءة بالتجارب السامية . رأى صاحبها خط الاستوا، وحره المزهق وناسه الهمج كارأى ثلوج انجلترا وحضارتها الراقية ورأى الهند كا رأى مصر والعراق . وله ضمير كلما عاد إليه أذكره ببره للفلاح الهندى أو المصرى فيرتاح للذكرى ويأنس إلى هذه النفس السخية التي ناداها الحق فاستجابت لندائه واصطرع فيها العالم والوطن فدائر العسالم على الوطن . ان في حياة معظم فيها العالم والوطن فدائر العسالم على الوطن . ان في حياة معظم ولكن في حياة ويلكوكس ما يجعلنا نؤمى بالانسان و تنظر إلى

المستقبل بعين الرجاء حين يصير الحق غاية والعمالم وطناً وخدمة الإنسان الغرض الاسمى من الجهاد .

وينو. السير ويلكوكس الآن بهمين ثقيلين من همومنا المصرية الأولأن الفلاح المصرى يزرع الأرض ولا ينال إلا أجرا يسيراعلى كده وكدحه ، والثانى أننا لانكتب بغتنا المصرية العامية دون العربية القديمة وهو يقول بوجوب تحديد الإبجارات بنسبة الضرائب وأيضاً بتـدوين العامية حتى يتيسر للفلاح أن يقرأ بأقل عنا. . وليس شك في أن الرجل ينوى الخير لنا في كلا القولين.وقد عاش فى مصر أكثر من ٤٥ مسنة ومارس من شؤون الفلاحة والرى ما لم يمارسه كثيرون منا وعرف الفلاح القديم الذي كان يعمل مسخراً والفلاح الحديث الذي خرج في سنة ١٩١٩ يقطع السكك الحديدية ويطلب الاستقلال . ولكنى أنا لا أبالى بآرا. السير ويلكوكس مقدار ما أبالى بحياته . فهذه الحياة يجب أن تكون قدوة لكل منا لأن هذا الرجل قد عاش تلك الحياة الخصبة الوفيرة حياة العمل والجهاد للحق والعدل والحدمة للناس واحتفظ بصحة الشباب فى سن التمانين وتمتم بأرقى ما يتمتع به الإنسان الراقىمن التجارب

# كيف نربى أنفسنا

أعن نعيش مرة واحده في هذه الدنيا فن واجبتا أن نعيش فيها أحسن عيش مستطاع نسكن أفضل المنازل ونقرأ أفضل الكتب وتأكل أشهى الاطعمة ونتمتع برؤية الاقطار المختلفة ونزداد بتقدم العمر حكمة وصحة وتجارب وعلما.

ولكننا لن نستطيع هذه العيشة ما لم نعمد إلى أنفسنا فنربيها ونعودها العادات التي تساتدنا على الرقى فان الجسم الإنساني سريع إلى الطاعة للعادة ينقاد إليها ويؤديها عن رضى وارتياح ، وأنت عند ما تقرأ سيرة أحد العظاء تعجب لوفرة أعماله وتتسامل : كيف توافر له الوقت أو أسعفته صحته أو كيف أخلص له أصدقاؤه حتى أمكنه أن يؤدى هذه الاعمال كلها ؟

ولما تعنيع منا لاننا قد اعتدنا عادات سيئة . فهذا رجل يرجع فشله فى الحياة مثلا إلى أنه يعنيع كل يوم من وقته نحو الساعتين فى الركود على القهوة وهو قاعد كأنه الماء الآسن لاحركة ولا تفكير ولا همة ، تخرج منه أنفاس الدخان فى كسل وتراخ كأنه يريد أن يموت . فهذا رجل لا يتمتع و لا ينتفع بالحياة و لا ينفع غيره .

وثم رجل قد اعتاد مخاصمة النباس فهو فى نزاع دائم مع كلمن يعرف. يقضى وقته فى قبل وقالوفى مشاغبات فى المحاكم. وهو منغص مشغول فى غير شاغل مفيد طوال حبائه.

هبولا. وأمناهم قداعتادوا عادات سيئة تقصيهم عن التمتع بالحياة بارق معانى التمتع . وقد يموت أحدهم فى سن الستين أو السبعين وعقله فى مستوى عقول الصيان لم يتهذب بثقافة ولا بسياحة ، لو عددت ما قضاه من الوقت على القهوة فى فارغ الشئون لبلغ عدة سنوات من عمره . فنحن إذن فى حاجة إلى أن نربى أنفسنا و نعتاد منسذ الصبا أو الشباب عادات تلزمنا مدى حياتنا فتزيد سعادتنا ومنفعتنا لانفسنا ولغيرنا . وأهم هذه العادات تلك التي تحفظ لنا صحتنا مدى حياتنا فانه لا هناء ولا يمتع بلا صحة . وقد قيل أن من الناس من يحفر قبره بأسنانه لكثرة نهمه . ولكننا نعرف الآن أن الصحة تضيع بأشياء أخرى أيضا غير الطعام منها قلة الرياضة ومنها إعتباد الشراب أو سائر المخدرات .

ثم نحن فى حاجة إلى اعتياد الدرس بموالاة القراءة . فان الميزة الحقيقية التى تميز الانسان على الحيوان الآنهى أنه حيوان مثقف لأن المحرومين من الثقافة هم من الانحطاط بمثابة الحيوان . وإذا نحن عشنا بلا ثقافة لا نقرأ ولا نفكر فى تاريخ هذه الدنيا ومصيرها وعلومها وآدابها فانسا نعيش عيشة حبوانية . فيجب أن نغرس فى أنفسنا عادة الديها ونعيش مدى حياتنا طلبة بحدين فى جامعة الدنيا .

ثم يجب ان نعتادال فاهية فلا نقنع بالدون من أى شي. لا في المسكن ولا في الطعام ولا في الشراب. والفنون الجمية نفسها لا يبعثها في نفوستا سوى نزعة الرفاهية إلى نزعة الفهم أو التفهم. فيجب أن نتأنق في الحياة و نعتبر المعيشة فناجميلا نمارسه بذكا. و ذوق. و العبرة على الدوام بالنزعة فادمنا نتأنق في المسكن و المطعم و الملبس فاننا نتأنق في انقر أفلا نرضى لا نفسنا قراءة كتاب سخيف او صحيفه خليعة كما لا نرضى بأن نعمل عملا ناقصا غير متقن لا ننا نق في كرامتنا

وأخيرا يجب أن نعتاد المعاشرة الحسنة مع الناس وخاصة مع عائلاتنا حتى لا نعيش منغصين حاسدين محسودين فيذهب مجهودنا العصبي فى غير فائدة وتزيغ أبصارنا عن طريق الخير والمنفعة

وفى كل منا غرائز حيوانية إذا استسلنا لهما أنهكت قوانا واختصرت أعمارنا وعشنا بها كالبهائم فلا بد من أن نعود أنفسنا عادات الاعتدال فيهاحتى تتوافر لنامن أبدا نناقوة تقوم بتحقيق الغايات العليامن الدرس والمنفعة والتمتع بالمتع الآنيقة السامية التي لا يستطيع الحيوان أن ينمتع بها لآنها من احتكارات الانسان وبرهان رقيه

يجب أن نرتب حياتنا بحيث نستغلها إلى أقصى مافيها . ولايتيسر ذلك لنا حتى نعتاد عوائد حسنة فى ادخار الوقت والمال والصحة والتوفر بهاكلها على العرس والسياحة وخدمة الناس والعمل لرقى الميئة الاجتاعية التى نعيش بين ظهرانيها بترقية العلوم والفنون

### سعد والشبية

ما تمدح عليه شبيبة البلاد تعلقها بسعد ذلك التعلق الذي كان أشبه بالرباط السحرى بينها وبينه . وقد حاولت القوة الغشوم أن تقطع هذا الرباط فلم تفلح .

والشبيبة جديرة بالمدح لتعلقها بسعد لأنها إنما تعلقت باخلاصه للوطن و نشاطه فى خدمته و ولائه على مبادئه و ثباته فى إيمانه . وهذه صفات ، بل متاقب ، لو لم يكن يقدرها شاب فى نفسه لما قدرها فى سعد . لذلك كان تعلقه بسعد تعلقاً بالفضائل السامية التى تمثلت فيه .

ولكن سعداً كان على خلق عظيم وشبابنا يجهل بعض نواحى هذا الحلق . ونحن لذلكذا كرون بعض هذه النواحى كى يقتدى بها الشاب فى خدمة نفسه وأمته . فن ذلك أنه عاش طول حياته طالبا للعلم يدأب فى الدرس وكلما وصل إلى مرتبة من الرق طلب ما هو أرقى منها . فقدنشأ شيخا أزهريا معما شمخلع عمامته ولبس الملابس الافرنجية . شم اشتغل بالادب فصار بحرراً فى الوقائع المصرية والف كتاباً فى ذلك الوقت فى الانشاء لتلاميذ المدارس عد فيه والى تخليص العبارة العربية من الاغراق فى الاسجاع والزخارف . ونشبت بعد ذلك الثورة العرابية فكان فى صف العدل يقاوم ظلم

الحنديو. ثم توظف فى الحكومة ، واستقال منها فدخل فى المحاماة وهى ميدان جديد محفوف بالمكاره فلم يقنع بما قنع به غيره بل أخذ فى الدرس ومقابلة الشرائح والتفقه فيها وعاد وهو فى سن الاربعين طالباً يتقدم للامتحان فى باريس لينال شهادة الحقوق .

فتأمل أيها الشاب في هذه الهمة العظيمة التي تحفز شاباً أزهريا معما إلى درس اللغة الفرنسية ثم القوانين الفرنسية والسفر إلى باريس للامتحان في سن يشعر فيها غيره ببوادر الشيخوخة . أليس في هذه الهمة ما يحفزك الى أن تنظر الى ما هو أرقى من مركزك الحاضر فتجهد جهدك لكى تبلغه ؟

ولكن سعداً كان شاباحتى فى شيخوخته بل فى نهاية شيخوخته . فقد سمع عن عظمة المانيا ورقيها وهو فى سن الستين فشرع يتعلم الآلمانية كأنه شاب . بل ماذا أقول ؟ كأنه صبى يتعلم حروف الهجاء وأخذ يحفظ عن ظهر قلبه الآلفاظ ويحاول أن يلوى لسانه على مخارج النطق الآلمانية . فهذا ماكان يعمله سعد لكى يرقى نفسه ويشعر بأنه بتقدمه فى السن يتقدم فى العلم وهذا ما يجب أن يفعله كل منا . يجب أن نبق طلبة فى جامعة العالم نتعلم و ندرس ولا ندخل القبر إلا وقد حوينا فى صدور نا أجمل ما فى هذه الدنيا من علم أو أدب كا يجب أن نطلب الرقى لا نرى مرتبة من مراتب الرفعة الا طمعنا فيها وأملنا فى بلوغها . ولكن سعداً لم يكن يخدم نفسه فقط بنرقية نفسه

وتهذيبا وإنماكان يخدم أمته أيضا. وانضهامه إلى الثورة العرابية برهان على يقظة ضميره وهو بعد شاب لم يبلغ الثلاثين وقد ضحى بمركزه في المحاماه وما كان يجنى منها من الأرباح الطائلة لكي يخدم القضاء المصرى . فلما رأى الفرصة سانحة في خدمة الحركة الوطنية أخذ يغذيها بماله وآرائه كما شهدت بذلك جريدة المؤيد. ورأى ميلامن الحديو عباس الى الاستبداد فقام وكافح . ثم جاءت سنة ١٩١٩ وتاريخ سعد بعدذلك هو تاريخ الآمة المصرية بأجمعها.وهذه العجالة لا يتسع فيها المجال لذكر تاريخ أمة . والآن ماذا نحب في سعد . نحب فيه أنه كان مصريا صميها له وجه الفلاحين والفراعنة وكان يرقى نفسه يدأب في الدرس ويتطور مع الزمن متمشيا مع روح العصر يدرس اللغة الفرنسية في سن الأربعين واللغة الآلمانية في سن الستين . ثم كان مصريا يخلص الولاء لمصر فلم يقل مرة أنسا أمة عنمانية مثل الذين ضلوا بعدعرا بي وكان يضحي بكلشي في سبيل الوطن يرضى بالننى والأهانة وهو ثابت على ولائه لا يتزعزع فسعد قوتنا جمیعاً ، بجب علی کل شاب أن یقتدی به فی ترقیة نفسه وفی خدمة وطنه .

#### في الصحافة

كثير من الناس لم تقدر لهم الاقدار أن ينالوا تلك العربية المدرسية العالية التي تفتح الذهن للثقافة القديمة والحديثة ولكنهم بموالاة القراءة في الصحف الراقية استطاعوا أن يبلغوا مكانة عالية في الثقافة والتربية . وهذا هو السبب في أن معظم الادباء في أوربا لم ينالوا شيئاً سوى القليل من النربية المدرسية ولكنهم نشأوا عل أن يقرأوا من الصحف الراقية ما ابتعث في نفوسهم ذوقا للادب والعلم وهداهم الى الكتب التي نوعت بهم الى نوعات الرقى المختلفة وحشدت رءوسهم بضروب الثقافة .

فالصحيفة الراقية تقف الآن الى جانب المدرسة والجامعة وتنافسهما فى نشر التعليم وابتعاث الاذواق والبزعات. وتأثير الصحيفة فى القارى. أكبر من تأثير المدرسة أو الجامعة لانه يقرأها مختارا فهو يتقبل آرا.ها بقوة الايحاء الذى تبعثه اللفظة المطبوعة وبقوة التكرار الذى هو طبيعة الصحف الدورية. أما فى المدرسة والجامعة فان الاجبار يثير فى نفس المتعلم شيئاً من المقاومة والكراهية

حتى أننا قلما نقر أكتابا من نوع ماكنا نقر أه فى أيام التعليم ولا ننظر بعد تركنا المدارس الى الكتب المدرسية الابشى، من الكراهية هو أثر الشعور السابق بواجب الدرس، ولكن منا من يحب صحيفته ويتأنق فى اختيار ها كما يتأنق فى اختيار الاصدقاء ، وعلينا جميعا أن نقاطع الصحف التى تعمل للعداوة بين الناس وتدعو الى التعصب الدينى و تمتدح الجود و تؤيد الاساطير ،

وليس شك فى أن الصحف المصرية قد ارتقت هذه السنين الاخيرة وصار عندنا وزراء وعلماء لا يجدون من الغمط لانفسهم ان يكتبوا فيها وصار للرأى العام عن طريق هذا الصحف قوة يخشاها ذوو النيات السيئة للبلاد.

ولكن صحفنا مع ذلك لم تبلغ حد الكال فلا يزال بعضها يؤثر الطرق القديمة فى مل من انهرها بالكاتب المتطوع لآنه أرخص من الكاتب المأجور . ولكن قليلا من التجارب يثبت أن هذه الطريقة فى الاقتصاد هى أكثر إسرافا من دفع الاجور المناسبة لمن به كفاية من الكتاب .

وعلى ذلك بجب أن يختار القارى. من الصحف ارقاها حتى ترفعه وتسمو به وتحثه على الخير والبر فى العالم. وعليه أن يتأنق فى أن أكبر أنواع الجهل ليس جهل الفلسفة أو التاريخ بل جهل هذه الدنيا التى نعيش فيها. وتلك الصحيفة التى تبالى بتوديع مأمور أكثر

باعتصاب العال في اليابان تجني على عقول قرائها جناية قد لاتغتفر. إن شبيبة مصر يجب أن تكون راقية الذهن وواقفة على أحوال العالم واتجاهاته في تطوره الحاضر حتى تعرف العالم ومكانة مصر منه ولا سبيل لها إلى ذلك سوى الصحافة. فاذا لم يخدم محررو الصحف القراء من هذه الناحية فانهم بهملون اهمالا فاضحاً في أداء مهمتهم.



## مصر مركز الثقافة العربية

أيها القارى...

تفكروزارة التربية والتعليم الآن في تأليف موسوعة كبيرة للمعارف العامة كما تفكر في انشاء بجمع على يساير الحركة العلمية والادبية أو يرود الطريق لها ويمهدها بانشاء الالفاظ التي يحتاج إليها الادب أو العالم. ويضع لها معجماً.

ولمصر تقاليد في إنشاء الموسوعات ليس قطر من الأقطار العربية ينافسها فيها . ففيها وضع ابن منظور معجمه بل موسوعته الكبرى ولسان العرب ، وفيها وضع النويرى موسوعته الكبرى الأخرى ونهاية الأرب ، .

وبديهى أن الموسوعة التى تنوى وزارة المعارف وضعها ستقوم فى الأكثر على الترجمة وستختلف عن طريقة ابن منظور والقلقشندى وغيرهما كا يختلف زماننا عن زمانهم . فقد عنوا هم باللغة والألفاظ عناية كبيرة ولم تكن غايتهم من هذه العناية الدقة بل الزخرفة .

ولكننا نحن فى حاجة اليوم إلى الدقة فى التعبير أكثر بما نحن فى حاجة إلى الزخرفة لاننا نعيش فى ثقافة علمية أو يجب أن نعيش كذلك. فحاجتنا إلى العبارة الواضحة الدقيقة أكبر من حاجتنا الى الزخارف والبهارج.

وقد كانت ثقافة العرب أدبية ولذلك عنوا بهذه الزخارف. أما الثقافة الحاضرة في أوربا فتتجه نحو العملم. والحضارة الراهنة تنحو نحو الصناعة ولذلك نححن في أشد الحاجة الى أن تكون عبارتنا واضحة دقيقة مختصرة. فاذا كانت المعاجم العربية تذكر مائة اسم للاسد فنحن في معجمنا الجديد يجب أن نقنع بواحد ولكن يجب في الوقت نفسه أن نزيد على ألفاظ هذا المعجب . . . ، ٤ اسم خاص بالاجهزة والادوات الكهربائية مثلا.

وكذلك الحال فى الموسوعة يجب أن نعنى فيها بالثقافة الحديثة عناية كبيرة . وبجب أن نجعــــل غايتنا توجيه القراء الى ناحية العلم والتفكير فى المستقبل دون ناحية الأدب أو التفكير فى الماضى .

ونحن الآن فى مركز الزعامة للثقافة العربية من مراكش غرباً الى العراق شرقاً. ولنا من الاوربين مزاحمون فى الثقافة فاذا لم نجعل ثقافتنا وفق العصر الحاضر بحيث يجد فيها القارى العربى ما يعلمه وبهذبه ويسمو به الى آرا القرن العشرين فانه لا بد تاركنا الى اللغات الاوربية التى تغذوه بالآرا الحديثة .

ونحن نرى فى مصر وسوريا الآن طائفة من الشباب المتعلمين تركونا وتعلقوا باللغات الأوربية لانهم لم يجدوا فى ثقافتنا ما يغذو نفوسهم ولانهم وجدوا أن أدباءنا ما زالوا يبهرجون لهم فى اللفظ ويذكرون لهم أبطال الادب فى بغداد والبصرة قبل ألف عام دون عناية بما يجرى الآن حولهم.

ولنا شباب آخرون تعلقوا بالثقافة العربية القديمة التي أصبحت لا تتفق والعصر الحاضر فصاروا ينظرون الىكلنزعة جديدة بعين المرتاب الذي يخشى منها كفرأ جديداً أو تفرنجاً سخيفاً.

فلهؤلاء ولهؤلاء نحتاج الى موسوعة جديدة للمعارف ومعجم جديدللكلمات يكونان دستوراً للاديب يجذبان الينا أولئك الذين مجرونا الى الآداب الاوربية ويفتحان أعين أولئك الذين يتعلقون بالقديم للثقافة الحديثة .

وكلنا يرغب فى أن يتوحد العالم العربى فى اللغة العربية ولكننا لانحب أن نضحى فى ذلك بشخصيتنا ولا نحب أن تكون الرابطة بيننا وبين سائر الاقطار العربية رابطة لغوية فقط. وإنما نرتبط بهذه الاقطار بثقافة حديثة قائمة على العلم والصناعة تربطنا جميعاً برباط الحضارة لا برباط البداوة ، فسبيل التعارف والتآلف بيننا يجب أن يكون قائماً على الآراء الحديثة فى الحكومة والزواج والاصلاح الاجتماعي والمخترعات والمكتشفات العلمية وبعبارة أخرى يجب أن نرتبط برباط المدنية الحديثة والثقافة الحديثة حتى تتحد عواطفنا الاجتماعية وغاياتنا الاصلاحية .

وهذه الغاية نبغلها اذاكانت مصر مركزاً للثقافة الحديثة تخرج منها المؤلفات ويجمع العالم العربى معجما للالفاظ المفيدة فى العلوم والآداب يكون دستوراً للادباء كما أن الموسوعة تكون أساساً جديداً لنهضه تقوم على الابتكار والاختراع.

## هزعة الأدب السخيف

و نهضنا نهضة أدبية بينها المدنية الحديثة علية خالصة . فنحن نعيش فى واد والغربيون فى واد آخر لاننا لانأبه إلا للادب ونهمل العلوم إهمالا فاضحا حتى أدى ذلك الى تقهقر نا وانحطاطنا . فان كل شى يقوم الآن على قواعد العلم حتى الادب لا يمكنه أن يستقيم إلا إذا كان له أساس من العلم وذلك علة تقهقر نا فى الآداب التى قصر نا عليها اهتهامنا . فان أدباء نا الى الآر لا يطرقون الموضوعات الاجتهاعية العلمية فيدرسون حالة فلاحنا دراسة علمية ويطلبون اصلاح حاله مثلا بل هم يؤلفون عن عصور الخلفاء واعجاز القرآن بينها نحن نجهل حقيقة الحركة العرابية مع أن التاريخ أصبح الآن علما بكل مافى كلمة علم من معان . والادب أصبح علما يقوم على أساس من العلوم الكونية والطبيعية وعلى المشاهدات المحسوسة لاعلى من العلوم الكونية والطبيعية وعلى المشاهدات المحسوسة لاعلى الأوهام والخرافات .

, وهاهم الاوربيون يريدونأن يجعلوا من كل شيء علما ، فهذه الفلسفة ما تقدمت حديثا إلا حين انسلخت عن الآداب وأدخلت في دائرة العلم لها مالغيرها من العلوم من معامل وتجارب ومقارنات وبراهين . وهذا علم النفس صار من زمن بعيد علماً له معامل كسائر

العلوم وبلغ من التقدم أنه صار أساس الآدب الحديث. فكل الروائيين والشعراء الآن علماء نفس بلا مبالغة بينها أدبنا ليس له أساس إلا علم الخرافات. فصارت الفلسفة علماً والأدب علما. كذلك قل في السياسة والصحافة والتاريخ ولا نزال نحن هنا نعيش في القرن الثاني للهجرة، نفسر الألفاظ وننشد المراثي والمدائح بينها الأوربيون يقلبون ظهر الأرض باخترعاتهم وأكتشافاتهم فهم يحاربون الأمراض ويعملون على تقريب اليوم الذي يصبح المره فيه في مأمن منها بينها دأبنا الكلام الأجوف في كل شيء نطالب به،

0 **0** 0

ولا تظن أيها القارى، أن ما قرآته هنا هو من قلى وإن كنت قد اعتدت منى على مثل هذه اللهجة حتى السأم. ولكنها منقولة من كاتب يجب أن تحبه هو ، حسن عارف، ويجب أن تشجعه على المضى فى هذه النزعة الشريفة التى يراد منها الخير لبلادنا . فنحن منكوبون حقاً بالادب السخيف أدب الالفاظ واللعب واللهو ودرس السلف كأننا أمة بدوية تعيش فى وسط الصحرا، ولا تتصل بالحضارة الحديثة ولا يهمها الاقصة روبت قبل ألف سنة أو بيت شعر هو نكتة من نكات المغفلين .

وقد أثلجت صدرى هذه المقالة التي تدعونا الى هجران الأدب السخيف والنزوع الىالعلم وقلبت الجريدة التي بها هذا المقال فرأيت مقالا آخر عن المستر فورد خلاصته أنه ينوى أن يجدد مصانمه بحيث تخرج فى اليوم — أجل فى اليوم الواحد — ١٢٠٠٠ أتومبيل فكانت هذه المقالة الثانية برهانا على صدق المقالة الأولى وأكبر دليل على أن النزعة العلمية هى التى تعمل الرقى بينها النزعة الادبية كما هى فى بلادنا لا تعمل إلا للانحطاط.

قبل سنة أو أكثرمات رجل الجليزى يدعى الاستاذ بيور ألف كتاباً غريباً يبحث عن فكرة الرفى والتقدم كيف نشأت ومتى نشأت. فانك إذا استقريت أحوال الاممالقديمة لاتجد لهذه الفكرة أثرآ إذ هي حديثة جداً قد لا يزيد عمرها على مائتي سنة . والذي يبدو للباحث أن هذه الفكرة الشريفة التي تجعل الإنسان ينزع إلى تحسين نفسه وبلدته ووطنه لم تنشأ إلا من المخترعات العلمية . فإن الانسان ابن العادة وهو قد رأى التبديل والتحسين في الآلات فنزع به ذلك إلى التفكير في التبديل والتحسين في المؤسسات العدر انية ، فالعلم هو أساس فكرة التقدم والاصلاح أما الادب فماكان له هذا الفضل قط. ولهذا السبب أصبح أدباء أوربا علما. بل منهم من لا تعرف هل تسمه بالعلم أم الآدب، مثل ما يترلنك مثلا فانه يؤلف كتابا عن الارضة أو النحل وكيف تعيش وبعد ذلك يؤلف درامة عن المسيح.

## الإيمان بالإنسان

لما أوشكت الثورة الفرنسية أن تقع وانشق الناس فريقين فريق كبير هو الآمة كلها تقريباً وفريق صغير هوالملك والنبلاء ،كان بين هؤلاء النبلاء رجل يدعى المركيز دوكند ورسيه وكان مع أنه نبيل نشأ في بيت له تليد في النسب والحسب قد انضم إلى الشعب فأخذ يعاون رجال الموسوعة في نشر الأفكار الحرة ويعمل على تقويض الطبقة التي ينتسب هو إليها وصار ينفق ماله وجاهه وعلمه لكي بنبه الشعب إلى الثورة.

وجاءت الثورة فاختلظ فيها الجنون بالعقل وقام الناس على النبلاء يقتلونهم وينهبون أموالهم وكان الموكيز دوكوندوسيه من هؤلاء النبلاء له شارتهم وعليه سياؤهم فكان على الرغم من حبه الشعب وسعيه لانقاذه من الجهل والظلم معدوداً بينهم. فقتله الثائرون ونهبوا أمواله.

والآن قد تظن أيها القارى، أن هذا الرجل قد مات بائساً من تقدم الشعب ورقيه إذ أعطاه صحته وذكاءه وماله ولم يأخذ عوض ذلك شيئا ثم قتل على يديه ، ولكن الواقع أنه عاش ومات مرتاح البال يؤنسه رجاء عظيم هورجاء التقدم المطرد للنوع البشرى. فقد كتب قبل وفاته يقول:

ولم تضع الطبيعة حدوداً لآمالنا وحسبنا أن تتخيل تقدم النوع البشرى بعد انطلاقه من السلاسل وهو يسير بقدم ثابتة على طريق الحق والفضيلة والسعادة فنجد من هذا المنظر ما يعزى الفيلسوف عن الاخطاء والجرائم والمظالم التي لا تزال تدنس وجه الارض وتنزل بها المصائب.

بمثل هذه العقيدة مات المركبزكما بموت الشهيد من أجل عقيدته الدينية بفرق واحد بينهما هو أن الأول يريد الجنة في هذا العالم وبعمل لتحقيقها والثاني ينتظرها في عالم آخر بعد الوفاة.

وليس شيء يخفف عنا آلامنا ويزكى في أعيننا تلك الكوارث العديدة الحافل بها تاريخ الامم سوى هذا الإيمان بأن العالم يتخلص بالتدريج من الاوهام والمظالم فيخرج من الإيمان بالاساطير إلى الايمان بالعلم ومن الإستبداد إلى الدستور ومن المرض إلى الصحة ومن الصغف إلى القوة .

ثم مثال هذا النبيل الفرنسي يخفف عنا أيضاً ما نجده في أيامنا من قوى تعمل للشر وتناهض مافينا من خير وبر. فان صبحة الاصلاح التي نصبح بها على ما فيها الآن من ضعف ووهن ستفوز في النهاية لان الرقي طبيعة البشر التي لا يحيد عنها. وليس البرهان على ذلك بعيداً عن الإثبات أو مستعصباً على الافهام. فان نظرية التطور

تفسها هي نظرية الرقى ولذلك أطلق عليها اسم ، نظرية النشوء والارتقاء ، عندما نقلت إلى لغتنا . فاذا كان تاريخ ألف مليون من السنين يدل على الرقى في الماضي فن التعسف أن نحسب أنه انتهى وانقطع بوجودنا . فان عناصر هذا الرقى كامنة في كل منا .

قالرقی کامن فی نفوسنا بنطق به تاریخنا الماضی وهذا هو ما يؤنس قلوبنا وبجعلنا نرضى بالتضحيات كلماسمعنا عن الاستبداد يبطش بالدستور،أوالظلم بجورعلى الحق، أوالبغض ينتصرعلى الحب، أو الإثرة تفوز على الإيثار . وسنرى هذا الوطن كا نرى غيره من أوطان العالم حرآ تعيش فيه الآمهات حرائر متعلمات ويعيش فيه الرجال علما. أيقاظاً بدرسون هذا العالم ويتمتعون به ويقصرون همومهم على إسعاده. ولولا هذا الإيمان بأن العالم يرتقي لما كان لحياتنا معنى أو مبرر للبقاء. وفى مذا الإيمان قوة تواتينا على الخير والبر. تم فى ذلك كله شعور بالسعادة لآننا نؤدى عملا يرتاح إليه ضميرنا ويتفق وما فى صميم نفوسنا من نزعات، وهذا بخلاف ما إذا عملنا للشروناهضنا التقدم، فاننا نشعر بأننا نكافح في نفوسنا نوازع الرقى فيأخذ اليأس مكان الرجا. ونقيم حياتنا على مضض وعنت.

فكلنا يجب أن يكون هذا المركيز دو كوندورسيه يعمل لرقى الشعب ويؤمن بهذا الرقى حقيقة لاشك فيها، أول ما نرى برهانه فى أنفسنا إذ لا يمكننا أن نفكر فى ترقية الناس مالم نرتق نحن أولا، ولا عبرة بعد ذلك بالعوائق فان النهر العظيم قد ينحرف بعض الانحراف فى مجسراه ولكنه بالغ مصبه بعد ذلك.



#### في الحب

يقص الانجليز قصة يستخرجون منها عبرة الحب. هي أن أحدهم خرج في يوم قد كثف ضبابه . والأشباح تتجسم في الضباب حتى يهول منظرها على بعد ، فرأى وهو سائر في طريقه شبحاً كبيراً مخيفاً فارتاع منه . فلما افترب منه قليلا تبين له أنه رجل . فلما واجهه عرف أنه أخوه . وهكذا نحن في هذه الدنيا نحسب الناس غرباء فنخشاهم ونتوجس منهم ولكن الواقع أننا نحن وهم إخوان بل إخوة قد اتصلت دماؤنا بدمائهم . فإذا حسب المصرى مثلا وأحصى مقدار ما دخله من دماء الأمم الأجنبية في نحو أربعين وأحصى مقدار ما دخله من دماء الأمم الوماني والعربي والانجليزي والفرنسي والسورى والصيني والتركى .

فنحن لسنا أبناء مصر فقط بل أبناء هذه الدنيا . وإذا كانت مصر وطننا الآصغر فالعالمهو وطننا الآكبر . ويجب لذلك أن يكون الحب والتعاون وسيلة التعارف والمعاملة بيننا وبين الباس سواء كانوا مصربين أم غير مصربين . وبهذه المناسبة نذكر كلمة للمشترع الانجليزى المعروف بنتام حيث يقول : . إرب سبيل الراحة لنا هو أن نعمل لراحة الآخرين . وسبيل الراحة للآخرين إنما يكون بان نبدو لهم كاننا نحبهم . وإنما نبدو لهم أننا نحبهم إذا أحببناهم بالفعل ، .

وهذا كلام صريح وحقيقة تتضح لكل من اختير من الناس. فاننا لا يمكننا أن نرتاح إلى الدنيا والناس ما لم تكن علاقتنا بهم علاقة الحب. وراحتنا لاتقوم إلا براحتهم.

ولكن الوحش القديم لا يزال للأسف حياً في الإنسان في النازع بدلا من أن نفكر في التعاون ولا يزال التنازع للآن خطة التعامل الرسمية بين الدول. وأفظع ضروب هذا التنازع هو الحرب: ولمكن العالم كله يسير من التباغض الى التحاب ومن التنازع الى التعاون وينهزم الوحش في الانسان رويداً رويداً. فني العالم الآن محاكم تقف أمامها الدول وفي كل أمة متمدينة جمعيات تتعاون على البر وتنشر العلم والصحة وترفع الكرامة الانسانية.

ولاعبرة بعد ذلك بأن تبتى فى عصر نا أشياء من متخلفات الماضى كالاستعار والسجون والرق الاقتصادى فان كل هـذا سيزول لأن الحب سيتغلب على البغض.

وسنرى أو يرى أولادنا يوماًما، استحالةالسجون الى مدارس ومستشفيات وارتقاء العامل الىحيث يملك كل ثمرات عمله بدون أن يكون فوقه واحد يعيش من كده ولا يعمل شيئاً لفائدة الناس.

ولكن الحب للأفراد فيا بينهم ليس فى ذاته صدقة يتصدق بها الواحد على الآخر بل خطة تعود بالراحة والسعادة على من يمارسه ، فهو يستحق الثمن الذى ندفعه بما نكلف أنفسنا من معاونة الناس وإبدا. الحب لهم، بخدمتهم الخدمة النزيهة التى تدل على أن مانظهره لهم هو طبق ما نبطنه .

### عندما تزيد حياتنا حيوية

هناك أوقات نحس فيها بالياس من العدل أو لسعادة، أو بتفاهة العيش وحقارة الهدف ، أو بفقد الايمان من الوجود ، أو بالاقتناع بأن طبيعة الانسان سيئة وأن الشر أصيل فى دنيانا .

فى مثل هذه الأحوال نحس بخمود العقل وجمود النفس. وفى مثل هذه الأحوال تغشانا الأفكار السوداء، العدم خير من الوجود والموت خير من الحياة، وليست هناك منفعة من مكافحة الظلم، أو الدعوة إلى النور، لأن النهاية لكل شيء هي الفناء.

وحياتنا عندئذ تحيا على الحد الآدنى من مستواها .

هي عندنذ حياة تنقصها الحيوية: حياة راكدة مستسلة.

ولكن هناك أوقاتاً أخرى حين نحيا على المستوى العالى . فتزيد حيويتنا .

أذكر ذلك اليوم السعيد في حياتنا حين سمعنا عن خلع فاروق وطرده من وطننا . فأننا لم نكن نحيا في يوم ٢٦ يولية فقط . لأن حياتنا كبرت عندئذ وامتدت إلى ١٦٠ سنة منذ استولى الدخاخي، على ، على بلادنا بالغدر والمكر إلى يوم أقلعت الباخرة بفاروق من الاسكندرية .

فى هذا اليوم زادت حياتنا حيوية . وزاد وجداننا بتاريخنا . وصار الطعام أسوغ والماء أمرأ على السنتنا . وأحسسناكان حياننا التي كانت نثرا متواضعاً قد صارت قصيدة عالية . وكأن درجة الحرارة فيها قد زادت .

ولكل منا أيامه ، هذه الآيام السعيدة ، التي يزيد فيها إحساسه العالى أو وجدانه العميق .

لقد عرفت أن الاحساس، مثل العقل، يمكن أن يكون بليدا أو ذكياً . وإنى لاذكر هذا الاحساس الذكى فى رجل، ما زلت أجهله ، كان معى فى ١٩٤٦ فى محبس قسم الازبكية أنتظر النحقيق فى تهمة قلب نظام الحكم . وكنت قد دخلت المرحاض وخرجت منه وإذا بحذائى قد غمس فى القذر، ورآنى هذا الذى أجهله مربوكاً مخبولا . فتسلل من خلنى وأخذ الحذاء وغسله ورده إلى مكانه .

وعندما اكتشفت هـذه الشهامة العجيبة . شرعت أبحث عنه ، فعرفت أنه خرج قبل دقائق من المحبس .

وعندما أذكرهذه الحادثة ينتابني احساس الحب الرهيب لهؤلاء الملابين من أمثاله الذين تمتلي، نفوسهم بالذكاء . وعندئذ يزيد وجداني أي أنى أزداد وجودا في هذه الدنيا فأتعفل أكثر وأحس أكثر . ويخزني ضميري إلى اليقظة كأنى كنت نائماً فصحوت . وكأن حياتي كانت خامدة فا تبهت .

أليست هناك لحظات وأوقات تتأكد فيها حياتنا فنزداد حيوية؟ أليست هناك لحظات وأوقات نعرف فيها أن الطيبة أصيلة الطبيعة؟

أليس هناك كوب الماء بعد العطش والشؤبوب البارد فى أيام الصيف ...

قد تقول أن هذه أشياء صغيرة لا تزيد على لذة الجسم.

وهذا صحبح . ولكن من منا لا يبتئس وبغتم إذا حرمها ولو لوقت قصير ؟

والبؤس والغم هما نقص فى حيوية حياننا ، كما أن الفرح والبهجة هما زيادة فى الحيوية . ومع ذلك ليس هناك شك فى أن لذات العقل والنفس تعلو على لذات الجسم وشهواته .

لما زاد الفيضان هذا العام قصدت إلى روض الفرج فى الصباح وقعدت أتأمل النيل فى سعته وأفكر فى تاريخه الجيولوجى وتدفقه من بحيرة فكتوريا إلى مكانى ، من علو أربعة آلاف متر . وأحسست عندئذ أنى قد زدت وجوداً . وابتعدت حدودى واتسعت أفاقى .

أن هذه المياه قد آنست التماسيح وأفراس النهر والكركدن وهى تحمل إلينا تراب أثيوبيا . ثم تنساح فوق أرضنا وتعمم الحير. وفي مثل هذا التأمل والتفكير أحس اغتباطا وانشراحا وأذكر قول رامبو: والعالم طيب. أنى أبارك على الحياة ، .

أجل. أن فى هذا العالم من المشاهد والاحداث والاشخاص ما يكاد يجعل البليد ذكيا ويوقظ النائم ويجعلنا , أوجد ، مما كناه أى أكثر وجوداً .

أنظر إلى أم ترضع طفلها . هل هناك أروع فى الجمال وأحب إلى القلب من هذا المشهد الذى تتبلور فيه الحياة بكل ما تحمل من حب وشرف ومسئولية وتضحية ؟ ألسنا نحس الطيبة والإنسانية عندما نرى الام الحانية على طفلها ؟

وقفت من مدة قريبة إلى نخلة أنامل جمالها وأتحدث إليها وهي منتصبة مكللة بالسعف قد تهدلت منها شماريخ البلح ، وقد برزت على سيقانها عراجين غليظة شظفة كأنها أقدام الفلاحين التي تشققت بكد الفلاحة . أليس كلاهما يعمل لحدمتنا وتغذيتنا ؟

ودرت حول همذه النخلة كى أملاً نفسى من جمالها . ولشد ما تألمت عندما وجدت سعفة منها متدلية مكسورة .

كانت بيتاً من الشعر مكسوراً ...

وكثير من المواقف يحيلنى، على الرغم منى ، إلى شاعر فيلسوف. فنى النهار يغمرنى ضوء الشمس وتشغلنى المدينة باهتهامات مدنية وتبسط لى الصحيفة أخبار الساسة الصغار والكبار . ولكنى فى الليل عند ما يعم الظلام أجدنى أتأمل السهاء فأرى النجوم والكواكب. فيزداد وجودى وتتسع حدودى.

وعندئذ أنا , أوجد ، مماكنت في النهار .

وهذا هو احساسي أيضاً عندما أبكر في الفجر واخترق هذا الكون من خلال الظلام الأبيض الذي يسبق الشمس.

قبل سنتين وقفت أمام الدينصور متحف في باريس. فأحسست أنى فيلسوف وجعلت أدور حوله . وهذا الدينصور هو زاحفة تعلو على الفيل جرما وقد انقرضت منذ مائه مليون سنة . وهانذا لا أبلغ في الجرم أصغر عظمة من عظامه أمتاز عليه بهذا العقل الفلسني الذي أخرج هيكله من الطين والتراب والصخر وجعله منظراً لابناء القرن العشرين يتعلمون من تاريخه ويفطنون منه إلى معانى التطور والارتقاء .



### كهنة من طراز جديد

عندما أفكر في القيم الاجتماعية العصرية المكلمات المحورية التي يسترشد بها المجتمع الأوربي أو في مجتمعنا في معانى الفضيلة والصلاح والشرف أجد أنها ليست من كلمات الاديان إذ لم ترد قط في كتاب ديني. وإنما وردت في كتب الادباء أوالفلاسفة الذين فكروا في ارتقاء البشر في أو ساط جديدة تطلبت إحساسات جديدة.

اعتبركلة المروءة أجملكلة فى اللغة العربية ، فانها مع ماتحمل من المعانى البشرية السامية لم تردقط فى أحد الكتب المقدسة ، وإنما هى من وضع الأدباء بل ماذا أقول ؟ أنها من وضع العامة وهى تروح وتغدو على ألسنة الفلاحين والعال فتسمو بهم إلى مراتب من الفهم والبر ماكانوا ليصلوا إليها لولاها.

أو أعتبر كلمات الحرية والآخاء والمساواة . فانى لم أجد واحدة من هذه الكلمات الاجتماعية قد وردت فى الكتب المقدسة وإنما هى من مخترعات الآدباء الفرنسين .

أو اعتبركلة الشرف التي لم تذكر في الكتب المقدسة .

أو أعتبر هذه الكلمات التي يحيى بها مجتمعنا ، نظاما وفكراً ، وهي : العائلة ، والمجتمع ، والتطور ، والديمقراطية ، والاشتراكية ، كلمات ملهمة مليئة بالمعانى التي تزيد الفهم وتنظم الفكر ، أليست جميعها من مبتكرات الآدبا. والفلاسفة ؟ .

ولم يذكر الضمير ولم يذكر الوجدان فى الكتب المقدسة ؟ لقد عرف العالم المتمدن كتاباً أحبوا الانسان وافطت قلوبهم وتحدثوا فيها بينهم وخطبوا وكتبوا عن الحرية والحب والمستقبل، فكانوا كهنة من طراز جديد يضيئون المصابيح ويخططون السعادة والشرف.

وإنى لأعرف من هؤلا. الكهنة فى عصرنا أندريه جيد، ومارسيل بروست، وبول سارتر. وبرناردشو. ولكنى أعرف أيضاً صرخات فولتير، وأشعار بيرون وسطوات الأفكار الحرة على التقاليد من داروين وفرويد ونيتشه.

أعرف هذه الآسماء ، أسماء القديسين الجدد ، وأحس أنها لا تزال تكافح من أجل الشرف والفهم والإنسانية .

ولذلك يجب أن يتسع معنى الدين عندنا ويدخل فيه الأدباء والفلاسفة ويكونوا من قديسيه.

وهؤلا. الآدبا. والفلاسفة الذين أعطونا المعانى ورسموا لنا الأهداف الجديدة لم ينقضوا الفضائل القديمة التى دعت إلها الأدبان ولكنهم أكلوها. إذ هم عاشوا في عصر آخر يحتاج إلى فضائل أخرى.

أحسوا التطور في المجتمع فدعوا إلى تطور في الفضائل. والقيم . ولما رأوا أن القيم الدينية إلى ورثناها قبل ألني سنة هي قيم أخروية تدعو إلى صلاح الفردبالصوم والصلاة والنسليم بالعقائد ونشدانه الحلاص الشخصي عمدوا إلى إيجاد قيم أخرى دنيوية اجتماعية غايتها تكوين المجتمع الصالح . ومن هنا هذه الكلمات الاجتماعية الجديدة التي ذكر ناها والتي لم ترد قط في كتاب مقدس. فإنها اجتماعية إنسانية من حيث أنه يراد بها خدمة المجتمع وترقية البشر في عصر جديد غير العصور القديمة التي نشأت فيها الاديان .

لقد احتاجت العصور القديمة إلى الإحسان والبر بالفقراء . ولكن عصرنا قد استحدث ، على أفلام الآدباء والفلاسفة ، قيما جديدة نستنكر الإحسان والبر وتقول بالديمقراطية التي تجعل الفقراء أغنياء بما تقرر لهم من حق العمل . وعلى هذا الاساس نحن نعاقب في مصر من يمد يده للسؤال وإن لم نكن قد استكلنا بعد النظم الديمقراطية والضمانات الاجتماعية التي تغنى عنه .

إنهم، هؤلاً الأدباء والفلاسفة ، يمارسون القصص والشعر . وهم ينشدون القداسة فى المجتمع ، فى كل فرد ، وليس فى معبد ، وليس لشخص مفرد ، وليس لامة مفردة .



## اربطوا شبابنا بالحب

قرأت فى الشهرين الماضيين كتابين لعظيمين من عظا. الآدب فى أو روبا، أحدهما لمكسيم جوركى. والآخر لجان جاك روسو. وكلاهما اعترافات.

نشأ مكسيم جوركى فى بيئة عائلية تسكنى لتخريج ألف بحرم. فقد مات أبوه وهو طفل. وعرف بدلا منه جداكان غاية فى الحسة إذ كان يستجدى وهو ليس فى حاجة إلى ذلك. وكان ينصب ويغش. وكان يقسو على زوجته وعلى غيرها. وعرف أعماماً كانوا وحوشاً. ثم تشرد بعد ذلك. وبلع ريق الجوع أياماً وشهوراً. وعاين التبذل الإنسانى فى جميع مساوئه.

ولكن شيئاً واحداً كان يسنده فى كل هذه الحياة التي كان يعانيها ولا يحياها . هو هذه الجدة الني ربته على الحنان والرقة والدوق والشرف .

وهو يذكر أنه ، وهو بعد صبي ، كان يستمع اليها وهي تقص عليه قصص القديسين . وكانت مؤمنة تسلم بكثير من الحرافات . فكان مما قالته أن جثمان القديس في القبر لا يبلي بل يبتى سليما مهما توالت عليه السنون .

فقال لها من فوره : ﴿ وَهُلَ يَبَتَى جَمَانَكُ يَاجِدُنَى سَلَّيَا فَى القَبْرِ لا يَبْلَى؟ ﴾ .

وضحكت الجدة . وسعد الطفل . وبتى يذكر هذه القصة إلى أن تجاوز السبعين من العمر ، ذكرى الحب والحنان والرقة التى كان يجدها فى جدته ، هذه الجدة التى كانت تنسول لفقرها كى تطعم حفيدها .

لقد ارتبط مكسيم جوركى بالإنسانية . وصار رجلاطيباً لأنه عرف جدة طيبة . وصار بعد ذلك يختلط بالمجتمع ويوليه الاحساسات الجميلة الى كان بوليها جدته . فأحب المجتمع .

وكذلك الشأن فى جان جاك روسو. فقد نشأ فى إهمال وإن لم يحد قسوة وقشرد وعمل خادماً. وأوشك على السقوط حتى ساوم على مذهبه الديني وباعه كى يعيش. ولكنه عرف إمراة طيبة أحبته بكل ما فيها من عقل وقلب. وكانت جميلة. فبقي طيلة حياته يسعد بالجمال، جمال المرآة، وجمال الطبيعة فى الزهر والشفق، وجمال الأخلاق فى المرورة والشرف وجمال الحب.

لقد ارتبط كل من جوركى وروسو بالمجتمع لأن الحب دخل في قلبيهما في الصبا والشباب. وبتى هذا الرباط يشدهما إلى هذه الدنيا. فأحبا الناس ونشدكل منهما في الإنسان وفعة وشرفاً ومروءة. ولقد وقع لكل منهما من الظروف ما عزله عن المجتمع. ولذلك

تشرد كلاهما . فرحل روسو شريداً ، وأحيانا طريداً ،منسويسرا إلى فرنسا إلى انجلترا .

ورحل جوركى شريداً، وطريداً أيضاً، إلى نحو عشرين قطراً في أوربا وأمريكا.

ولكن هذه العزلة لم تنته بواحد منهما إلى الإجرام أو الجنون. وإنما انتهت بمؤلفات يغمرها الحبكا تلهج معانيها بالمروءة وتلفظ موضوعاتها بالشرف.

ما الذي ينقص شبابنا ؟

ماالذى يهوى بهم إلى الجنون أو يحملهم على الإجرام أو الانتحار؟
إن الشاب الذى يرتبط بالدنيا بهموم الحب أو اهتمامات الذهن لا يمكن أن يفكر أن يلجأ إلى الجنون أو الانتحار. وثق أيها القارى، أننا حين نجن إنما نلجأ إلى الجنون لاننا نجد فيه مينا، السلام كما لو كنا غرقى نبحث عما ينقلنا من خطر الاعماق وهوج الامواج.

إن الذى يحمل شبابنا على ذلك هو أنهم لم يجدوا جدة طيبة . ولم يختبروا سعادة الحب . ولم يسعدوا باهتهامات بشرية سامية ، ولم يمارسوا كفاحاً من أجل الحير والمروءة .

أى لم بحبوا.

وحياتنا تعود رخيصة تافهة حين لانحب ولا نهتم . أى حين لانحب المرأة ، أماً كانت أم زوجة ، ولا نحب المجد ولا نبالى الوطن ولا نكافح الاستعار ولا نصطدم بالاستبداد .

اجعلوا حياة الشباب في مصر غالية . وافسحوا لهم ميادين الحب البشرى حتى يرتبطوا بالمجتمع . لأن الشاب الذي لا يجد في المجتمع ما يجبه أو يرتبط به هو الشاب المجرم الذي لا يبالي أن يقتل إنساناً من أجل مائة جنيه أو ألف جنيه .

هو شاب رخيص بحد الدنيا رخيصة فلا يبالى أن يتركها بحريمة أو جنون أو انتحار .

إجعلوا هذا الشاب غالياً ثميناً له ما يحب وما يرتبط به فى مجتمعنا . ويجب أن يكون الموضوع الاول لحبه هو المرأة .

# ثلاث تهم توجه إلى سقراط

كان سقراط فيلسوفا يعيش في أثينا قبل نحو ٢٤٠٠ سينة . وكان ، مثل جميع الفلاسفة المفكرين ، يقاق الأثينيين لأنهكان يدعو إلى سيادة العقل على العقيدة . وقد قدم للمحاكمة ووجهت إليه هذه التهم الثلاث التالية :

الأولى: أنه ينكر وجود الآلهة

والثانية: أنه قد اخترع آلهة أخرى

والثالثة: أنه قد أفسد الشبان

وعندما نتأمل هذه التهم الثلاث نجد أنها مترابطة بحيث تعد تهمة واحدة لانسقراط عندما أنكر آلهة الاغريق اضطر بالطبع إلى أن يعين غيرها يقوم مقامها . وهو في هذا الكفر كان يفسد الشبان الذبن يؤمنون بايمانه الجديد .

والواقع أنه كانت هناك تهمة أصيلة عميقة توجه إلى سقراط هى أنه كان يقول بأنه بجب أن نحيا وفقاً لمنطق العقل بما نجمعه من اختبارات ومعارف. ولا نؤمن بما توارثناه من أقوال الآلهة .

لقد وضع المعارف فوق العقائد . وكان في هذا أعظم الخطر

على نفسه . وأعظم الآلم لأفراد الشعب الذين كانوا يعتقدون ويرتاحون إلى عقائدهم دون أن يتكبدوا عناء التعلم والبحث عن المعارف .

ذلك لآن العقيدة الموروثة تحدث عاطفة من السرور أو الآلم أو الخوف أو الاشمئزاز أو البغض أو الحب. فاذا صدمت أحدا في عقيدته. فأنت في الواقع تصدمه في عاطفته وتؤلمه.

ومن هنا كراهة الشعب لسقراط ، إذ هوكان بجرح الناس فى عقائدهم أى عواطفهم .

هل يمكن أن نحيا بالعقل وحده وبما نجمعه من معارف نرتبها و نستخلص منها منطقا ومبادى. وأسلوبا للعيش ؟

لقد عرف سقراط أن الذي يحاكم ويدان ليس سقراط فقط بل هو العقل أيضا . ولذلك وقف يدافع فى المحكمة عن العقل ، ويقول أننا نستطيع أن تحيا بالعقل وحده .

وحين نقرأ أفلاطون فى عرض هذه المحاكمة ، نجد كلمات تتردد . هى: بجب أن نجمع المعارف . غاية المعارف للانسان هى أن يحيا الحياة الطيبة . وأن ما يمتحن الحياة وما يجمع المعارف هو العقل . ولذلك بجب أن يكون للعقل السيادة فى جميع تصرفاتنا .

كان ســقراط يحاكم أمام محلفين يبلغ عددهم خمسائة من الاثبنيين . وكان مؤلاء يستمعون إليه كالوكانوا يستمعون إلى محاضرة أستاذ . وكان هو يحس أنه في هذا المقام ، وأنه أيضا يجب أن يعين لهم المبادى. والاهداف في حياته وأقواله .

وكان هؤلاء الخسمائة يعرفونه . وكان والبلاغ ، الذى قدم ضده يحتوى ، كما قلنا ، ثلاث تهم ، الكفر بالآلهة واختراع آلهة جديدة وإفساد الشبان . وكان مقدموه ثلاثة أحدهم دباغ . والثانى شاعر . والثالث خطيب .

وقد نقل إلينا أفلاطور الكثير من دفاعه عن أقواله وعن أسلوب حياته . وكان مما جاء فيه قوله :

وعن سرائر الآخرين ، . وعن سرائر الآخرين ، .

وتوجه إليه النهمة الأولى بأنه ملحد.

فيجيب بأن سيرة حياته كانت سيرة المختار بالقوة الالهية ، وأن الله قد كلفه أن يستقصى فى سؤال أولئك الراضين عن أنفسهم من الكيار وأيضا أولئك المرتبكين من الكيار وأيضا أولئك المرتبكين من الشباب . وأنه لن يكف عن هذا الاستقصاء حتى ولو أفرج عنه . لأن الله قد اختار له أن يكون الذبابة التى تلسع الجواد و تقلقه فلا ينام . وهو نفسه هذه الذبابة

إذ يفتاً يقلق الدولة الاتينية . ثم يروى عنه أفلاطون قوله للمحلفين .

, إذا أمرتم بقتلى فإنه لن يكون فى ميسوركم أن تجدوا من يخلفنى ، لأنى ،كما قلت لكم ذبابة ألصقنى الله بحسم الدولة . وهذه الدولة ، هى جواد أصيل ، ولكنه بليد بسبب ضخامته ، ويحتاج لذلك إلى ما ينخسه حتى ينهض ويحيا ، وأنا هذه الذبابة لا أفتا أنبهكم وأغريكم وأعنفكم .

وفى نهاية دفاعه يرجو المحلفين أن يعنوا بتربية أبنائه كماكان يعنى هو بتربية الاتينيين . بل أنه لينصح لهم بأن يعاقبوهم ويقول :

وإنى لاطلب منكم أيها الاصدقاء أن تعاقبوا أبنائى وأن تقلقوهم. كما أقلقتكم أنا . إذا كانوا يعنون بالثراء أو بأى شيء آخر أكثر بما يعنون بالفضيلة ، أو إذا كانوا يزعمون أن لهم قيمة حين لاتكون لهم قيمة . لقد آنت ساعة الفراق بيني وبينكم . كل منا إلى طريقه أنا للموت وأنتم للحياة . واقه وحده هو الذي يعلم أي الطريقين أفضل ، .

ما هي عبرة هذه الحياة ، بل ما هي عبرة هذه القيم الحالدة التي أعدم من أجلها سقراط؟.

ما هي عبرتها في مجتمعنا وحكومتنا ومعيشتنا وشخصية كل فردمنا؟. هى أن نعتمد على المعارف فى حياتنا حتى نؤلف يوما ما المجتمع العلمي ونحيا الحياة العلمية . لأن العلم معارف يجمعها العقل . وهي أن نحترم حرية الصعير أي أن لكل منا الحق في أن يفكر كما يشاء ، وأن يتخذ أسلوب الحياة الذي يريد .

وهى أن نحترم حرية الرأى . ومعنى هذه الحرية أن ننشر هذا الرأى و نعلمه للناس . إذ ما قيمة الرأى إذا حبسناه فى قلو بنا ؟ .

إن سقراط لم يقتل من أجل الاتينيين فقط. بل قتل من أجل البشر جميعا.

أى من أجلنا نحن أيضا لانه أصر على أن لنا الحق فى أن نحيا وفق عقولنا وليس وفق تقالبدنا وعقائدنا الموروثة .



#### جو الحب

المصرى الغريب الذي يزور فرنسا لأول مرة يجد أن القبلة التي تعد في بلادنا شيئاً عاصاً حمياً لا يجوز لعامة الناس أن يروه ، هذه القبلة هي شيء مألوف . وهي معذلك ليست قبلة الأبوة أو البنوة وإنما هي قبلة الغرام بين الشباب من الجنسين ، فإذا اتخذت ناحية في القهوة رأيت شابا وفتاة ذراع أولهما على عاتق الثانية وذراع الثانية حول خصر الأول ، وهما يحتسيان القهوة أو البيرة ، وبين فترة وأخرى تلتق شفتاكل منهما بشفتي الآخر في قبلة حارة تدوم نظره اليهما في استنكار .

وكذلك فى الشارع يقف اثنان شاب وفتاة ، ثم بطبع كل منهما على شفتى الآخر قبلة تدوم بضع دقائق . وجمهور المارة لا يلتفت إليهما ، وقد أخذت القبلة مكان المصافحة عند الشباب فى كثير من الظروف .

وجو الحب يغمر فرنسا وقد أصبحت القبلة ، رمز الحب، من الشعائر الاجتماعية كما هي من العواطف البدائية . فلا يأوى أب إلى فراشه ، حتى يقبل أفراد العائلة ويقبلوه ، وعندما يغضب الآب على ابنه ويرفض القبلة فإن هذا الرفض يعد أقسى عقوبة تنزل بالابن ، وقل من يفعل ذلك حتى بعد الغضب .

ومع أن الفرنسين يكبرون من شأن المال، ويدخرون كثيراً.. ويبالغون في الادخار إلى حد الشح، فإنهم حين يتزوجون لا ينسون أن يجعلوا الحب أساس الزواج.. فالحب في المحل الأول والمال في المحل الشانى، وقد عرفت في انجلترا فتيات حوالى الخامسة والعشرين يتزوجن رجالا فوق الاربعين ولكن لم أجد مثل هذا الزواج في فرنسا التي تؤمن بالحب.

وليس فى فرنساكلها مقهى يسوده هذا الجو المنزمت الذى نسميه الوقار ، فأينها دخلت إحد المقاهى وأينها قعدت ألفيت عن يمينك أو يسارك أوكليهما ، شباباً وفنيات فى حمى الحب ، ويزيد هذه الحمى حرارة كؤوس من النبيذ المخفف أو الخر المركزة ، وجميع القهوات فى فرنسا تبيع الخركا تبيع اللبن أيضاً .

ويدو لى كأن المجتمع الفرنسي يشجع شبابه على الحب، ويحد في هذا النشجيع ما يسدد الشبان نحو الاستقامة الجنسية أى الحياة الجنسية السوية. فإن الشاب الذي يلتقي بحبيبته كل يوم، ويجد في عناقها وقبلاتها على القهوة أو في الشارع ما يشبع بعض غريزته، هذا الشاب لا يمكن أن يقع في شذوذ جنسي – لأن الصورة التي ملائت خياله هي صورة المرأة. وكذلك الشأن في الفتاة. ومن هنا

أيضاً شيوع الرقص فى كل مكان ، فإنه أيضاً يؤدى هذه المهمة مهمة التوجيه السليم للغريزة الجنسية .

أننا نحن في مصر ، حين تحرم الشبان الاختلاط بالفتيات ، وحين نحرم الرقص أو نصمه بوصمة النهتك ، إنما نوجه الغريزة الجنسية نحو أهداف أخرى ، هي أهداف شاذة ، غير الوجهة التي خلقت لها لأن الهدف الطبيعي للشاب هو الفتاة وهدف الفتاة هو الشاب . والفصل بينهما هو توجيه لكل منهما إلى الشذوذ .

لقد ذكر جوليان هكسلى حادثاً عجيباً هو أنه كان واقفاً أمام إحدى إناث الطير وكانت هذه الآنثى فى حرارة الاغتلام فلما لم تجد الذكر من نوعها من الطير جعلت تزيف و تتبختر له أى لجوليان هكسلى كانه قد قام عندها مقام الذكر . وربما أكون هنا قد نسيت وجعلت الآنثى مكان الذكر . ولكن العبرة واضحة وهى أن الغريزة الجنسية إذا لم تجد هدفها السوى رضيت بالهدف الزائف ، الشاذ ،

ولذلك يقل الانحراف الجنسى فى أوربا حيث يختلط الجنسان وحيث تبقى الغريزة سليمة ، أما فى أم الشرق فان هذه الغريزة تنحرف كثيراً بحيث يجب الذكر الذكر والآنثى الآنثى .

بل لقد ارتفع هذا الانحراف إلى مقام الآدب فصارت له أبيات من الشعر لا يشمئز بعض أدبا تنامن إطرائها والتنويه بمعانيها.

وشباب أوربا ، من الجنسين ، سعيد بهذا الاختلاط ولست أعنى بهذا أن العادة السرية والشذوذ بجهولان فى أوربا ولكنى أعنى أنهما دون ما نعرف فى أمم الشرق بسبب الانفصال بين الجنسين فإن لكل حالة شاذة فى أوربا نجد نحو مائة حالة فى هذه الأم الشرقية بل أكثر .

واقد داعبكل من أندريه جيد وبول سارتر فى فرنسا الشهوة الشاذة ولتى كلاهما الاستنكار .كا أن أوسكار وايلد مارسها وعوقب بالحبس سنتين مع أن ضحيته كان راشداً . ولو أن جريمة أوسكار وايلد هذه كانت قد وقعت فى مصر لما كان قد عرقب عليها . ولكن القانون الانجليزى يعاقب على ارتكاب هذه الجريمة حتى ولو وقعت بين راشدين .

أما فى مصر فإننا نشترى ديوان ابن الرومى وأبى نواس ونقرأ فيهما أكثر من مائة صفحة فى وصف هذا القدر ولا نبالى . ولا تبالى الحكومة . مع أن لها وبوليس آداب، يلتى القبض على شاب وفتاة إذا وجدا متلبسين بالقبلة .

## فلنعلم شبابنا الحب

أن حياتنا الزوجية الشرقية قد جعلت كثيراً من رموز الحب أشياء مقفلة أو محرمة . وأنا أبعد الناس عن أن أستبيح أو ارتخص هذا الحياء الجميل الذي يجب أن يسود الحياة الجنسية إذ هو يزيدها رقة وحناناً وجمالا ولكن هذا النزمت الذي بعثنا على ايجاد بوليس للتفتيش على القبلة ، هذا النزمت بجب أن يزول وبجب أن ينمحي وبجب أن نعلم شبابنا كيف يجبون على أساليب المنمدنين .

أننا نعلم صبياننا كيف يأكلون فى غير التهام وكيف يمضغون فى غير تشدق وكيف يشربون فى غيراصطفاق ، وصر نا نأكل علنا فى غير حياء مع أن الفلاحين لا يزالون يستحبون من الأكل علنا وكذلك يجب أن نعلم شبابنا كيف يحبون فى رقة ولطف ، يقبلون فى جمال وظرف ، بحيث لا يخجلون من ممارسة التقبيل أمام جمهور الشعب ، وفى هذا تمرين لهم على أن يحب الشاب الفتاة كا تحب الفتاة الشاب بلا شذود .

والعجب أننا فى مصر نؤلف القصص الغرامية ونقرأها وكلها قبلات وعناق وحب وغرام ثم يثب الكتاب الذين يؤلفون هذه القصص نفسها فيسهبون في إطراء الاخلاق والعادات والتقاليدالشرقية ولا يبعثهم على هذا سوى النفاق والجبن لأن الفن لا يمكن أن يختلف من الحياة . فإذ كانت القبلة محرمة فى الحياة فيجب أن تحرم فى القيصة . وكثيرا ما كنت أرى الفتى والفتاة يقبل أحدهما الآخر فى سعادة فى إحدى قهوات باريس . أما فى مصر فإننا نجد مناظر مؤسفة كمنظر ذلك الشاب يتعقب فتاة فى أحد الشوارع بالقاهرة وهو خائف يتلفت لئلا يلتى الفبض عليه بوليس الآداب .

إن أجمل سنى العمر هى سنى الشباب وأجمل لحظات الشباب هى لحظات الحب . وحرام أن نحرم شبابنا هـذه اللحظات السعيدة . وإجرام أن نحرمهم هـذه التربية الذانية للزواج بدعوى العادات والتقاليد كأننا ننسى أن هـذه العادات والتقاليد هى التى جعلت ابن الرومى يرصد أكثر من مائة صفحة من ديوانه للا بيات البرازية أى فى وصف البراز واللواط . والتى جعلت أبا نواس بذيب عبقريته فى شناعات من الأبيات التى تتعفن و تلتمع بلعة العفن .

وليست حياة الشبان أو الفتيات مع ذلك فاسقة كما نتوهم. بل هي أطهر بما نعتقد . وإذا كان هناك معنى للحب الطاهر فإن هذا المعنى أكثر شبوعاً في فرنسا منه في مصر . ذلك لأن المركز العالى الذي تحتله المرأة في المجتمع الفرنسي يجعل الشبان يتقدمون إليها تقادم الحب في تقدير واحترام. لأن ما يدنس الحبهو أن ينخفض

مركز المرأة فيعاملها الشاب كالوكانت خرقة يمسح بها شهواته أو لعبة بقضى بها فراغه .

وحين ينتهى الحب بالزواج ، كا يحدث فى أغلب الحالات ، تعود ذكريات الزوجين إلى تلك الآيام السعيدة التى قضياها قبل الزواج ، وتبق كنزا جميلا يستلهمان منه الوفاق والسعادة .



### أختر أرملتك

كوارث الدنيا كثيرة . ويجب لذلك أن نحسب للأسوأ .
فنحن نختار الزوجة جميلة ، أو متعلمة ، أو من عائلة حسنة .
ولكن علينا مع ذلك أن نحسب للكارثة التي قد تقع بنيا . إذ قد يموت الزوج بعد عشر سنوات أو عشرين من الزواج الهني. وعندئذ تصير زوجته أرملة عليها تبعات من حيث تربية الابناء والتصرف بأموالهم التي خلفها لهم والدهم .

ولذلك يجب عندما نتزوج ألا نقتصر على السؤال: هل هذه الفتاة تصلح لآن تكون زوجتى؟ وإنما نزيد عليه بأن نسأل: هل هى تصلح لآن تكون أرملة بعد وفاتى؟

وخير الارامل هى تلك التى كانت تعمل عملا حرا كاسبا قبل أن تتزوج . ذلك أنها حين تتزوج تبادر إلى الوقوف على الحقائق الاقتصادية . حرفة زوجها ، وممتلكاته . وطرق استغلاله لها ، فاذا مات فانها لن تفاجأ بثروة تجهل أصولها وفروعها . وقد يندس فيها من يخدعها أو يغشها اعتمادا على جهلها . ثم هى تستطيع بعد وفاة الزوج أن تعود إلى عملها السابق وتكسب منه الاطفالها .

ولكن ليست جميع الزوجات على هذا الغرار أو هذه القدرة

وإذن يحب على الزوج المتبصر أن يحسب لهذا المستقبل المجهول وأن يفرض أنه سيموت قبل زوجته وأن يعلمها كيف تدير أعماله وثروته بعد وفاته.

وليس معنى هذا أن يصارحها بكل هذا الكلام الذي يؤلم. وإنما هو يستطيع أن يشرك زوجته فى أعماله بعد أن يوهمها أو يفهمها أنه متعب لا يستطيع أن يذهب إلى الضيعة التى تغل له خمسهائة أو ألف جنيه فى العام. وعندئذ يرشدها إلى الطريقة التى تعرف بها كف تحاسب المستأجرين.

ويستطيع كذلك أن يكل اليها شراء بعض الآسهم فى إحدى الشركات بأن يسلمها ما تتى جنيه ويطلب اليها ، لأنه متعب أو مشغول ، أن تقصد إلى المصرف وتشترى هذه الاسهم ، و بعد شهور يكلفها بيع هذه الاسهم سواء بالكسب أو الخسارة .

وهى بالطبع حين تشتبك فى هذه الأعمال المالية ستجد نفسها كل صباح تقرأ أخبار البورصة و تقلبات الاسعار فى الاسهم و تعرف متى يكون الخسار ومتى يكون الكسب.

وكذلك عليه أن يكلفها أداء الأقساط للتأمين والأقساط الآخرى العقارات المرهونة ثم يحسب معها مقدار مالها فى شركة التأمين وكم يتبق من الدين لفك الرهن عن عقاره المرهون.

يفعل ذلك بدعوى التعب أو أنه مرهق بالأعمال وأن عليها

أن تساعده.وهي عندما تدخل في غمار أعماله ستجد مسرة وارتياحا ويشتغل بالها بما يزيد ثروتها . بل هي قد تشرع في وقف النفقات الزائدة لأن احساسها بزيادة الثروة يحملها مسئوليات جديدة ووجهة نظر جديدة تنحو نحو الجد والتبصر مع البعدعن الرعونة والطيش في النفقات . لانها مسئولة .

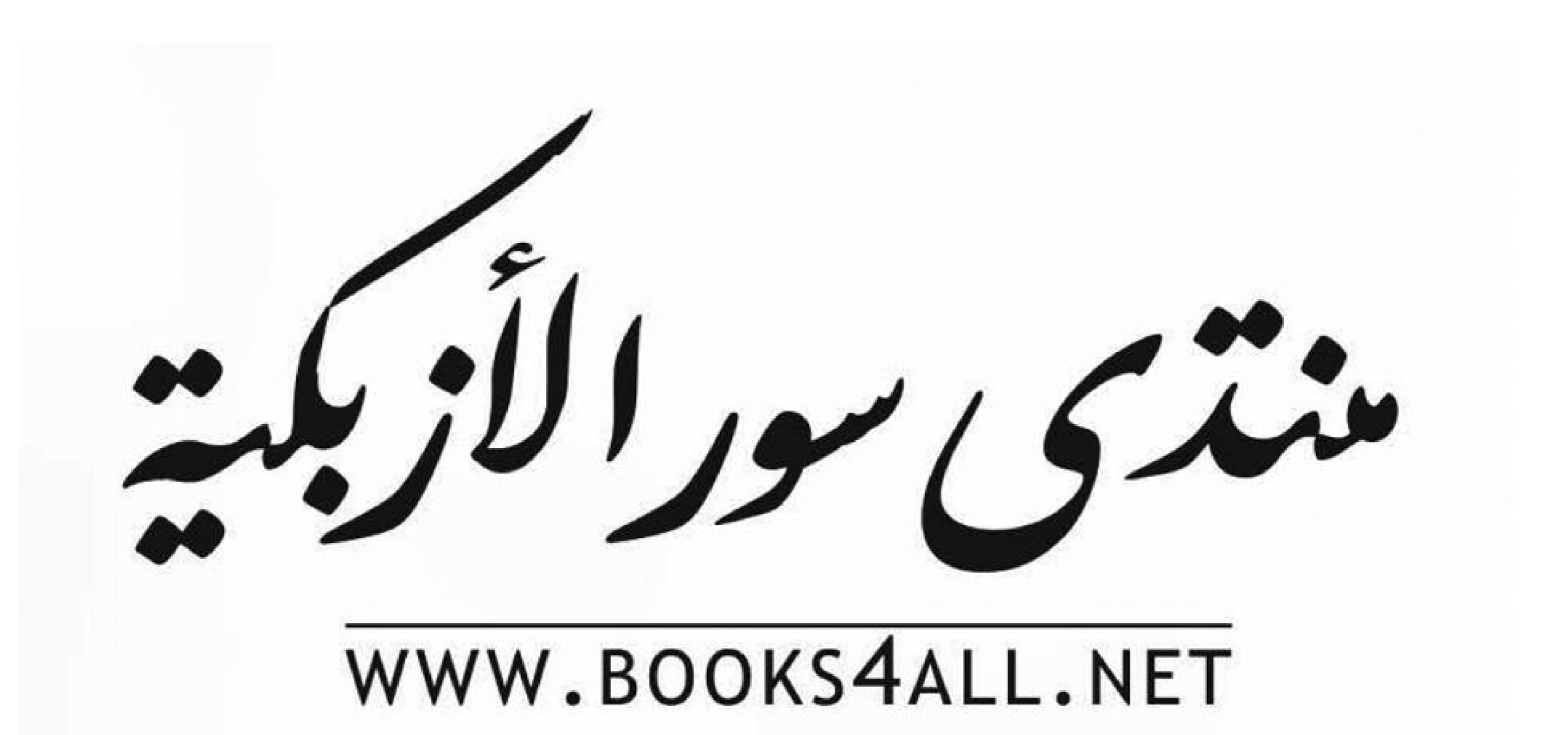
فاذا أحس الزوج أن منيته قد اقتربت فانه يجبأن يساعداً رملته على النهوض بتركته بأز يصفيها من القضايا والديون المعقدة . بل كذلك عليه أن يتخلص من الشركاء الذين يقدر مطامعهم بعدوفاته حين يستضعفون زوجته ويحتالون عليها بغية اغتيال أموالها أو الاستبلاء على أكبر مقدار منها .

هذاهوأهم فصل فى كتاب جديد قرأته هذا الاسبوع وعبرته عندنا هو الجرأة الصريحة على مواجهة الحقائق مهما يكن سوادها حالكا . فان الموت لامفر منه . وما دام المرجح أن الزوج سيموت قبل زوجته فان عليه واجبا هو تهيئتها لأن تكون أرملة رزينة عارفة بحقوقها وحقوق أولادها لا يستطيع أحد أن يخدعها ويبلص حقوقها وحقوقهم منها .

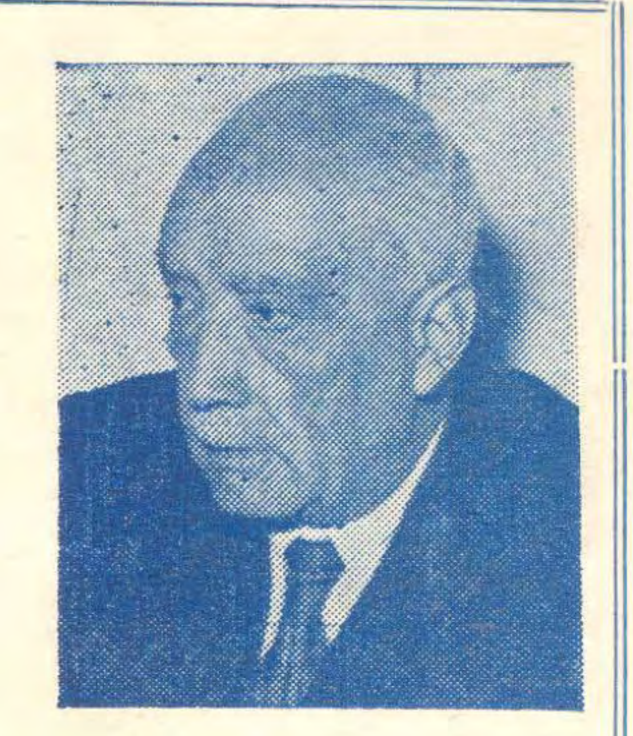
ونعود فنكرر أن خير الأرامل هي تلك الني كانت تعمل قبل الزواج وتكسب من عملها . لأن هذا العمل يكسبها عقلية اجتماعية وتنبها اقتصادیا وتبصرا لمستقبل الاولاد. بل هی تستطیع أن تعولهم إذا لم یکن الاب قد ترك لهم ما یعیشون منه.

وشر الأرامل هي تلك الجاهلة التي يثبت جهلها أمام المحكمة المختصة (ما يقابل عندنا المجالس الحسبية). فتعين لهما وصيا من أولئك التماسيح الذين يشربون دمهما ودم أولادها وهي عاجزة عن اثبات حقوقها أو صيانتها من السرقات والاختلاسات .





### سرامه موسی فی اسطور فی اسطور



- و يبلغ الاستاذ سلامه موسى سن السبعين في يشاير •ن سنة ١٩٥٧ ·
- بدأ حياته القلمية في سنة ١٩٠٩ بمقال في المقتطف عن الفيلسوف نيتشه .
- اشترك في تأليف الحزب الاشتراكي في سنة ١٩٢٠.
- اتهم بقلب نظام الحكم سنة ٢٤٩٦ وأنه يعمل لإيجاد جمهورية بدلا من الملكمة.
- ألف نحو أربعين كتابا في الأدب والعلم والفلسفة والاجتماع .
- کتب تاریخ حیاته فی کتاب اصدره فی سنة ۱۹۶۷ بعنوان « تربیة سلامه موسی » .
- اشتفل بتحرير الهلال من سنة ١٩٢٣ إلى سنة ١٩٢٩.
  - حرر في البلاغ وأصدر المجلة الجديدة في سنة. ١٩٣٠.
- أشأ جمعية والمصرى المصرى والتاجر المصرين على الاستقلال الاقتصادى بإيثار الصانع والتاجر المصريين على الآجانب

河道道